
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ОЗНАКИ НОНКОНФОРМІЗМУ 
В ІКОНОЛОГІЇ  

ТА КРИПТОЦИТАТАХ МОЗАЇКИ 
«ВОЗЗ’ЄДНАННЯ УКРАЇНИ» 

Є. БЕЗНІСКА, М. КРИСТОПЧУКА, 
Б. СОЙКИ І Б. СОРОКИ У ЛЬВОВІ

Михайло СКОП
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5901-8211

доктор філософії,
e-mail: neivanmade@gmail.com

УДК: 75.052(477)"19":7.041.5
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.05.1210

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

У статті проведено комплексний аналіз твору під умов-
ною назвою «Возз’єднання України» 1982 р. Метою є ви-
явити прояви нонконформізму в іконографії і криптоцита-
тах. Завдання спрямовані на розкриття культурного контек-
сту, іконографії та іконології, виявлення художньої манери, 
звернення до українського іконопису та творів українських 
митців I пол. XX ст., і порівняння із творами аналогічного 
сюжету. Об’єктом дослідження є мозаїчне панно під умов-
ною назвою «Возз’єднання України», відкрите 1982 р. на 
теперішньому пр.  В’ячеслава Чорновола у Львові, пред-
метом — прояви нонконформізму в іконології та крипто-
цитатах на твори українських митців XX ст. та українське 
сакральне мистецтво XI—XVII ст. Актуальність дослі-
дження є у тому, що в умовах російсько-української війни 
українське мистецтво радянського періоду стало полем іде-
ологічного протистояння: росія апропріює українські твори 
як російські, а тому, що багато таких об’єктів несуть радян-
ську пропаганду, в Україні відбувається декомунізація, ме-
тою якої є очистити простір від радянських наративів. Та-
кож є окремі ініціативи, спрямовані на дослідження творів, 
які можуть бути інструментом антиросійської контрпропа-
ганди. Тому важливим є висвітлення панно, у якому, попри 
пропагандиське замовлення, було закладено приховані наці-
оналістичні і релігійні змісти. Для розкриття мети і завдань 
було застосовано методи виявлення історичного і культур-
ного контексту, фотофіксації і візуального обстеження, фор-
мального, структурного, семантичного, порівняльного, а та-
кож іконографічного та іконологічного аналізу.

Ключові слова: Українське монументальне мистецтво, 
мистецтво УРСР, мозаїка, Дерево життя, Софія Київська, 
іконографія Богородиці, бойчукізм, Євген Безніско, Мико-
ла Кристопчук, Богдан Сойка, Богдан Сорока.

Mykhailo SKOP
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5901-8211 
Doctor of physiology,
e-mail: neivanmade@gmail.com

SIGNS OF NONCONFORMISM  
IN THE ICONOLOGY AND CRYPTOCITATIONS 
OF THE MOSAIC “UNIFICATION OF UKRAINE” 
BY E. BEZNISKO, M. KRYSTOPCHUK, B. SOYKA 
AND B. SOROKA IN LVIV

This article presents a comprehensive analysis of the work tenta-
tively titled Reunification of Ukraine (1982). The objective is to 
identify manifestations of nonconformism in its iconography and 
crypto-quotations. The study focuses on the cultural context, ico-
nography, and iconology of the artwork, as well as its artistic style, 
references to Ukrainian icon painting and early 20th-century Ukrai-
nian artists, and comparisons with similar thematic compositions.

The relevance of the study lies in the fact that the period of 
Russian-Ukrainian war, Soviet-era Ukrainian art has become a 
field of ideological confrontation: Russia appropriates Ukrainian 
works as Russian, while Ukraine implements decommunization to 
cleanse public space of Soviet narratives. In response, decolonial 
initiatives have intensified, particularly those aimed at studying 
and preserving works that exhibit signs of nonconformism and may 
serve as tools of cultural self-assertion and anti-Russian counter-
propaganda. Therefore, highlighting a mosaic panel that embeds 
nationalist and religious meanings becomes essential.

To achieve these aims, the study employed methods including 
historical and cultural contextual analysis, photographic documen-
tation and visual inspection, formal, structural, semantic, compar-
ative, iconographic, and iconological approaches. The analysis 
reveals that the artwork’s structure refers to Marian iconography. 
Figures in traditional Kyiv and Bukovynian attire symbolize the 
reunification of Ukraine and follow the stylistics of the Oranta 
from Saint Sophia of Kyiv. The depiction of Ukrainian regions as 
saintly women draws from O. Kulchytska’s The Meeting of Two 
Ukraines. The Tree of Life symbolizes a bloody past, a veiled 
Soviet present, and a future represented by its crown resembling a 
yellow-blue heart. Roots inscribed in a semicircle echo the iconog-
raphy of the Crucifixion on the Tree of Life. The composition and 
tree stylization refer to T. Boychuk’s Two Women by the Apple 
Tree. Characters representing 20th-century events, the integration 
of Eastern and Western Ukrainians, and the red flag bearing 
Lenin’s image are, through artistic means, contrasted with the im-
age of Ukraine. Most of these figures have black and squint eyes 
towards the personification of Ukraine. A comparison with other 
well-known works on the Reunification of Western Ukraine and 
the Ukrainian SSR reveals that only the base composition—two 
women in ethnic dress — is shared.

Conclusions: The analyzed mosaic transcends a typical propa-
gandist narrative. Through artistic techniques, references to Ukrai-
nian iconography and painting, and deliberate contrasts, it clearly 
differentiates luminous Ukraine from the Soviet figures — fire that 
surrounds but cannot consume. Despite censorship, the authors suc-
ceeded in creating a mosaic that revives Ukrainian sacred art tradi-
tions and proclaims the future of a united yellow-blue Ukraine.

Keywords: Ukrainian monumental art, art of the Ukrainian 
SSR, mosaic, Tree of Life, Saint Sophia of Kyiv, iconography of 
the Theotokos, Boychukism, Yevhen Beznisko, Mykola Krystop-
chuk, Bohdan Soika, Bohdan Soroka.



1211Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Вступ. Як відомо, радянська пропаганда утвер-
джувала міф про український народ як такий, 

що завжди прагнув перебувати у союзі з нібито більш 
розвиненим і домінуючим російським. Однією з клю-
чових цілей було пристосування до цього міфу укра-
їнської ідентичності, а відповідно — тих елементів, 
які її формують: історії, літератури, етнічної куль-
тури та ін. Це, зокрема, втілювалось у появі мону-
ментальних творів, які відображали відповідну іде-
ології ієрархічну утопію. Тому, як говорять дослід-
ники, радянське монументальне мистецтво, зокрема 
пам’ятники, мало сприяти формуванню радянської 
ідентичності, до того ж із специфічною регіональ-
ною ідентичністю [1].

Є два найбільш знакові періоди, у яких україн-
ське мистецтво помітно виходило за рамки радян-
ської пропаганди, зосереджуючись на розвитку на-
ціонального стилю. Перший, відомий як «Розстріля-
не Відродження», відбувався впродовж 1920-х років 
до 1932 р., коли в СРСР провадився курс на «коре-
нізацію», або «націоналізацію» [2, с. 32]. Другим є 
період «відлиги» у 1960-х рр., відомий появою пле-
яди митців, об’єднаних поняттям «шістдесятники». 
Обидва періоди завершились хвилею арештів, зни-
щенням творів, а також самих митців. Як зазначають 
Інна Петрова і Ольга Хромова, у 1960—1980-х рр. 
«партійні функціонери намагалися викреслити з тво-
рів монументального мистецтва міфологічні образи 
з яскраво вираженим національним забарвленням, 
відмовитися від використання національної орнамен-
тики» [3, с. 50]. Тому на практиці допустимим спо-
собом репрезентації української національної іден-
тичності був «шароварний фолькльоризм», що відо-
бражав локальний колоніальний колорит Радянської 
України на «декадах дружби» в Москві [4, с. 21].

В умовах суворої цензури багато українських мит-
ців, все ж, знаходило різні способи продукувати за-
боронене національне мистецтво. Так, за А. Ложкі-
ною, від 1960-х рр. в українському мистецтві форму-
ються два паралельні світи: офіційне номенклатурне 
і неофіційне — підпільне мистецтво (андеграунд), 
нонконформізм. Багато митців були змушені співіс-
нувати в обох, що вплинуло на стилістику радян-
ського мистецтва [5, с.  179]. Проте мозаїчна мо-
нументалістика, яка була способом яскраво деко-
ративно оздобити монотонну панельну архітектуру, 
вперше після бойчукізму набула значного розвитку. 

Особливості техніки та мети — прикрашати будів-
лі, — давали дещо ширше поле для самовиражен-
ня, ніж, на приклад, станковий живопис. Це було 
однією з причин того, що більшість художників, 
замість щоб бути активними дисидентами, уникала 
прямої конфронтації і впроваджувала заборонений 
модерністичний пошук, прикриваючись «символіч-
ними мантрами комунізму» [5, с. 181]. Іншим спо-
собом обходити цензуру було придумування специ-
фічної назви твору, похідну від санкціонованих [6, 
с. 39]. Тому в мозаїчній монументалістиці прояви мо-
дернізму є найбільш помітними [5, с. 201]. В резуль-
таті — «однією з характерних рис художньої прак-
тики 1970 — середини 1980-х років ставала постій-
на розбіжність між ідеєю та її реалізацією, проєктом 
та його втіленням» [7, с. 14]. Відповідно, було багато 
спроб законодавчо змінити ситуацію. Так, 28 квітня 
1975 р. з’являється друком постанова № 33 Коле-
гії Міністерства культури УРСР «Про серйозні не-
доліки в монументальній пропаганді в республіці», у 
якій зазначено: «…На неналежному рівні відбува-
ється контроль за ідейно-художнім рівнем та своє-
часним виконанням авторськими групами держав-
них замовлень у галузі монументальної пропаганди. 
Не всі пам’ятники, що споруджуються, мають ви-
сокий художній рівень, розкривають політичний та 
громадський зміст подій» [3, c. 50]. 

Знаковим є те, що, попри офіційні заборони, в цей 
період відновилась пам'ять про бойчукізм і стали ви-
користовуватись мотиви, характерні для українсько-
го сакрального мистецтва. Своєрідним «оправдан-
ням» для таких творів було те, що роботи позиціону-
вались як такі, що зображають фольклорні, скіфські 
і давньоруські мотиви, а не приховано відроджують 
українське сакральне мистецтво. До яскравих при-
кладів можна віднести графіку Богдана Сороки, зо-
крема цикл «Фолькльорні мотиви», а також твор-
чість Івана-Валентина Задорожного, зокрема ві-
траж «Люди, бережіть землю!» у Палаці культури 
м. Біла Церква 1976—1979 рр., центральним об-
разом якого є Богородиця Знамення, а також гобе-
лен «Кий» 1980—1982 рр. у готелі «Київ», де сти-
лістика персонажів, особливо портрети, наслідують 
мистецтво XI ст. Важливо зазначити, що в таких ви-
падках мова йде про криптоцитатність [8, с. 87] (від 
грец. kryptós — «прихований» і лат. citare — «циту-
вати») — тією чи іншою мірою приховане відсилан-



Михайло СКОП1212

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ня до заборонених творів чи наративів. Її слід від-
різняти від експлуатації композиційних принципів і 
семантики сакрального мистецтва для возвеличен-
ня комунізму [9, c. 37]. Ключовим є те, що крипто-
цитати семантично суперечать заявленому комуніс-
тичному наративу, а заборонена релігійність у них 
промовляє крізь нашарування радянської ідеології, 
а не навпаки. 

Попри те, що від 1960—1980-х рр. минуло від-
носно небагато часу, українське монументальне мис-
тецтво радянського часу не є достатньо вивченим. 
Однією з проблем є мала кількість первинних дже-
рел. Документація про твори часто є втраченою, самі 
панно знищені до того, як було проведено фотофік-
сацію, а відомості про твори можливо отримати лише 
за усними спогадами окремих авторів або їхніх ро-
дичів. Низьке зацікавлення українських дослідників 
спричинене тим, що все українське мистецтво цьо-
го часу прийнято маркувати як радянське, а відпо-
відно — як виключно російське і пропагандистське. 
Як зазначає Поліна Байцим, «тема української мис-
тецької спадщини радянського періоду й мозаїки зо-
крема залишається незмінно полемічною в україн-
ських студіях історії мистецтва. Передусім тому, що 
процес розпізнавання українського в радянському є 
дуже вибірковим» [6, с. 27]. Це зумовлено низкою 
чинників, зокрема культурною апропріацією росією 
всього, що було створене в радянський час, реак-
цією українського суспільства на збройну агресію 
РФ як спадкоємиці СРСР, а відповідно — проце-
сом деколонізації українського простору. Тому саме 
як українське часто ідентифікується лише мистецтво 
тих авторів, які відкрито протистояли режиму і за-
знали репресій. 

До найбільш знакових постатей відносяться Ми-
хайло Бойчук і його учні, Алла Горська та багато ін-
ших, хто входив до генерації Розстріляного Відро-
дження і шістдесятництва. Проте такий підхід уне-
можливлює комплексність вивчення українського 
мистецтва, звужуючись лише до безпосередньої 
конфронтації з імперією. Недостатньо уваги при-
ділено тому, як в умовах катастрофічного тиску 
впродовж десятків років цілі покоління українських 
митців не лише творили, а й продовжували традиції 
українського мистецтва, плекаючи віру у відроджен-
ня України. Заперечення та ігнорування багатьох де-
сятків років українського мистецтва, на нашу думку, 

лише підіграє імперському наративу про «велику ро-
сійську культуру», залишаючи українське мистецтво 
із «білими плямами», невирішеною постколоніаль-
ною травмою і необхідністю «перевинаходити» здо-
бутки українських митців XX ст. Врешті, остаточ-
не визволення із колоніального минулого можливе за 
умови усвідомлення агентності і суб’єктності україн-
ського мистецтва в усій його історичній тяглості.

Вже існує низка сучасних досліджень про нон-
конформізм і комуністичну пропаганду в українсько-
му мистецтві радянської доби та його персоналії. До 
найважливіших для цієї статті можна віднести пра-
ці Лесі Смирної [10], Аліси Ложкіної [5], Люд-
мили Тарашинської [11], Ольги Петрової [4], Ві-
ктора Дроздова [12]. Значну кількість візуально-
го матеріалу українських мозаїк II пол. XX ст. було 
зібрано в альбомі Євгена Нікіфорова, Лізавети Гер-
ман і Ольги Балашової «Decommunized: Ukrainian 
Soviet Mosaics» [13]. Збір і розгляд наївних моза-
їк було проведено Євгеном Нікіфоровим та Полі-
ною Байцим у книзі «Чипси: Українські наївні мо-
заїки 1950—1990» [6]. Мозаїки Вінниці зібрано і 
розглянуто в історико-мистецькому нарисі «Мозаї-
ки Вінниці» [14]. Враховуючи масштабне знищення 
українських мозаїк у тимчасово окупованому Марі-
уполі, серед яких є знамениті мозаїки А. Горської і 
В. Зарецького, вагомою є праця Олександра Чер-
нова і Станіслава Іванова «Усі відтінки Маріуполь-
ських мозаїк» [15]. У ній не лише зібрано фото зна-
чної кількості творів, а й наведено біографічні дані 
усіх митців, причетних до їх створення. Вагомим є 
дослідження творчості А. Горської, проведене в аль-
бомі «Алла Горська» [16]. Розвиток українського 
монументального мистецтва другої половини XX ст. 
також досліджувався у працях таких авторів, як Га-
лина Скляренко [7], І. Петрова, О. Хромова [3]. У 
контексті відродження і продовження традицій укра-
їнського сакрального мистецтва в монументальному і 
декоративному мистецтві радянської доби важливи-
ми є альбоми, присвячені самобутній творчості І. За-
дорожного, зокрема «Іван-Валентин Задорожний. 
Каталог виставки творів» [17], «Іван-Валентин За-
дорожний. Альбом творів художника» [18]. 

Дослідження і альбоми, що вийшли друком у часи 
УРСР, дають змогу ознайомитись із тими творами 
монументального і декоративно-прикладного мисте-
цтва, які могли бачити автори мозаїки, а отже, ви-



1213Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

користати як зразки. Також за їх допомогою мож-
на ознайомитись із офіційними наративами певного 
часу. До таких можна віднести 5-й і 6-й томи «Істо-
рії українського мистецтва» 1967, 1968 рр. [19; 20], 
«Естетичне оформлення міста: із досвіду політично-
го і архітектурно-художнього оформлення Львова» 
[21], «Монументальне та декоративне мистецтво в 
архітектурі України» [22], «Українське радянське 
мистецтво періоду громадянської війни» [23], «Дер-
жавний музей українського народного декоративного 
мистецтва УРСР» 1983 р. [24], «Українське народ-
не мистецтво. Тканини та вишивки» [25] та ін.

Важливо згадати дослідження, що розкривають 
роль Михайла Бойчука і школи Бойчукістів на фор-
мування радянської пропагандистської монумента-
лістики [26; 27], і водночас — роль у формуванні 
нового національного стилю [2], який можна сприй-
мати як прояв першої хвилі нонконформізму [28].

Дослідження радянських міфів та їх відображен-
ня у монументалістиці та інших комеморіальних 
практиках проведено Сергієм Єкельчиком [29], 
прояви храмової свідомості в українських радян-
ських меморіалах  — Русланою Демчук [9]. Мо-
заїку «Возз’єднання Західної України і УРСР» на 
пр. В. Чорновола у Львові у фаховому дослідженні 
вперше згадано Наталею Піддубною [30]. Є низ-
ка публікацій, що розкривають життя і творчість ав-
торів досліджуваної мозаїки: Богдана-Бориса Со-
йки (1938—2018) [31; 32; 33; 34], Євгена Безніс-
ка (1937—2015) [35; 36], Миколи Кристопчука 
(1934—2006) [37; 38], Богдана Сороки (1940—
2015) [39; 40].

Все ще немає ґрунтовних праць, зосереджених 
на іконографії та диференціації таких сюжетів, як 
«Возз’єднання Західної України і УРСР» та «Друж-
ба народів», а також вивченні феномену криптоцитат-
ності як прояву нонконформізму в українському мо-
нументальному мистецтві радянської доби. Існують 
лише окремі публіцистичні або науково-популярні пу-
блікації та публічні виступи. Наприклад, лекція Діа-
ни Клочко «Секретна мова українських мозаїк» [41], 
стаття про прихований напис «Слава Україні!» на сті-
ні станції «Золоті Ворота» [42] та ін.

Метою статті є обґрунтувати наявність і домі-
нування проявів українського нонконформізму у мо-
нументальному творі за допомогою виявлення крип-
тоцитат та художніх прийомів, питомих для сакраль-

ного мистецтва. Мозаїчне панно розглядається як 
таке, що потребує переосмислення і збереження як 
зразок прихованого культурного спротиву радян-
ському режиму і відродження української духо-
вності в умовах жорсткої цензури і заборони релігії. 
Завдання — окреслити культурний контекст, про-
вести іконографічний та іконологічний аналіз ключо-
вих елементів твору, виявити особливості художньої 
манери, звернення до традиційних прийомів україн-
ського іконопису і можливі зразки для наслідуван-
ня. Проаналізувати структурні протиставлення, що 
розкривають прихований зміст твору. Провести по-
рівняння із відомими зразкам и «Возз’єднання За-
хідної України та УРСР».

Об’єктом дослідження є мозаїчне панно під 
умовною назвою «Возз’єднання України», відкри-
те 1982 р. на теперішньому пр. В’ячеслава Чорново-
ла у Львові, предметом — прояви нонконформізму 
в іконології та криптоцитатах на твори українських 
митців XX ст. та українське сакральне мистецтво 
XI—XVII ст. 

Актуальність роботи полягає у тому, що в ході 
російсько-української війни мистецька спадщина 
розглядається як елемент культурного протистоян-
ня. Здійснювана росією апропріація усього україн-
ського мистецтва, зокрема радянської доби, як ро-
сійського, з одного боку, є частиною вибудовування 
міфу про «велике російське мистецтво» на Заході. З 
іншого — спонукає самих українців ідентифікувати 
будь-які твори цього періоду виключно як радянську 
пропаганду, а відповідно — «віддавати» росії усі ху-
дожні здобутки українського народу. Тому в укра-
їнському суспільстві спершу стихійно, а згодом і за-
конодавчо каталізовано деколонізаційні процеси, які 
мали б позбавити публічний простір російської «при-
сутності». Проте декомунізація не має однозначно 
прописаних меж. Так само відкритим залишається 
питання, що доцільно вважати виключно радянською 
пропагандою, а що — українським мистецтвом, яке 
вимушено існувало в часи тотальної цензури. Іншим 
руйнівним чинником є те, що російськими окупан-
тами було знищено або викрадено значну кількість 
пам’яток української мистецької спадщини цього пе-
ріоду. Однією із знакових подій стало знищення ма-
ріупольських мозаїчних панно А. Горської, яка вва-
жається одним із символів українського дисидент-
ського руху. 



Михайло СКОП1214

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Своєю чергою, прагнення зберегти і дослідити 
українську мистецьку спадщину радянського періо-
ду об’єднало фахових дослідників і любителів. У со-
цмережах створюються спільноти та канали, метою 
яких є зафіксувати і дослідити мистецькі об’єкти. 
До таких спільнот належать Ukrainian Modernism, 
Ukrainian Mosaics, Кінцева, Вітражі УРСР, Мо-
нументальне мистецтво Закарпаття та багато ін. 
Знаковим є відновлення знищених мозаїчних пан-
но «Море і риби», «Інформаційний простір» і «Бо-
ревітер», а також очищення і реставрація багатьох 
збережених творів.

На нашу думку, українське монументальне мис-
тецтво радянської доби — це феномен, збережен-
ня, вивчення і переосмислення якого може служити 
інструментом антиросійської контрпропаганди і од-
ним із елементів самоствердження української куль-
тури у світі. Адже попри вимушеність творити в умо-
вах цензури, безліч українських художників продо-
вжували самобутні традиції українського мистецтва 
в контексті світових тенденцій модернізму, тим са-
мим чинячи культурний опір радянському імперіаліз-
му. Прикладом цього є мозаїчне панно на пр. Чор-
новола у Львові, яке мало би зображати «Дружбу 
народів», проте, створене українськими шістдесят-
никами, стало зашифрованим маніфестом духовної 
Соборності України. 

Методи дослідження підібрані відповідно до мети 
й завдань роботи. Для створення первинної джерель-
ної бази застосовувались емпіричні методи фотофік-

сації і візуального обстеження. Для здійснення атри-
буції було використано метод формального аналізу, за 
допомогою якого можна виявити художню манеру ав-
торів, а також виявити твори, які могли бути зразками 
для наслідування. Метод семантичного аналізу дав 
змогу виявити і охарактеризувати символіку об’єкта 
дослідження. Порівняльний метод дозволив визначи-
ти особливості твору з-поміж інших зразків визначе-
ного сюжету, а також прослідкувати відмінності між 
твором та авторським ескізом. За допомогою іконо-
графічного методу було виявлено зміст твору, проа-
налізовано ключові ознаки сюжету «Возз’єднання 
Західної України і УРСР», які дозволяють говори-
ти про сформовану іконографію. За допомогою іко-
нологічного методу було виявлено і окреслено ґенезу 
елементів, які виходять за межі радянської ідеології 
і відсилають до українського іконопису та дохристи-
янських вірувань. За допомогою методу структурно-
го аналізу було визначено ієрархічне співвідношення 
елементів твору, що дозволяє говорити про доміну-
вання тих чи тих змістових посилів. Методи аналізу 
історичного і культурного контексту дали змогу вия-
вити особливості формування твору в умовах радян-
ської цензури і впливу нонконформізму як явища, по-
ширеного у період створення.

Основна частина. Мозаїчне панно з умовною на-
звою «Возз’єднання України», або «Возз’єднання 
Західної України з УРСР», розміщене з лівого боку 
Будинку побуту «Ювілейний», названого так з на-
годи 60-річчя СРСР 1982 р. (іл. 1). Згідно з «Ін-
вентарною карткою мозаїчних творів в архітектурі 
№ 0311», заповненою в 2017 р. Наталею Піддуб-
ною, мозаїка виконана прямим набором із нешліфо-
ваної смальти. Розміри — 7,5 х 13 м, тобто 97,5 м2. 
Станом на початок 2025  р. твір є найбільшим у 
Львові збереженим автентичним мозаїчним панно 
періоду УРСР. До прикладу, репліка знищеної в 
2019 р. мозаїки «Море і риби» має 120 м2. 

Вичерпних документальних даних про твір немає. 
Перші відомості про авторство та символіку було зі-
брано Н. Піддубною в ході усних інтерв’ю з авто-
рами, учасниками бригади та їх родичами, зокрема 
Б. Сойкою, М. Андрущенком і Лесею Безніско. Ві-
домо, що ескіз розробив Є. Безніско в 1977 р., проте 
не зміг продовжити роботу над проєктом внаслідок 
перенесеного інфаркту через смерть сина в 1978 р. 
Тому проєкт доопрацював Б. Сойка, створивши но-

Іл. 1. Є. Безніско, М. Кристопчук, Б. Сойка, Б. Сорока. 
Возз’єднання України. Мозаїчне панно, м. Львів, 1982 р. 
До і після декомунізації. Фото і реконструкція: М. Скоп



1215Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

вий ескіз (іл. 2), який зберігається в архіві родини 
Б. Сойки. Цей артефакт дозволяє виявити відмін-
ності із завершеним твором, прослідкувавши процес 
створення мозаїки. 

За словами дослідниці, у створенні мозаїки взяли 
участь колишні однокурсники: Б. Сойка, М. Крис-
топчук, Б. Сорока і М. Андрущенко [43], які вхо-
дили у бригаду монументального живопису Львів-
ського художньо-виробничого комбінату [44, с. 80; 
45, с. 137]. Ми також провели і записали інтерв’ю 
з М. Андрущенком і його донькою, Оксаною Ан-
друщенко. За словами художника, він не брав учас-
ті у створенні мозаїки, бо в цей час викладав моза-
їчні панно на фасаді школи у Молдові. Проте як 
член бригади і монументаліст, художник поділив-
ся свідченнями, які дозволяють пролити світло на 
особливості створення досліджуваного твору, а та-
кож ознайомитись із культурним контекстом. Зо-
крема, М.  Андрущенко повідомив, що головним 
художником, відповідальним за створення мозаїки, 
був М. Кристопчук. Важливо згадати, що згідно з 
Н. Піддубною, Б. Сойка наголошував на тому, що 
ця мозаїка втілює саме «Возз’єднання України», а 
не «Дружбу народів», і що особливу роль у ній ві-
діграє спільний корінь двох частин України. Тому 
важливо не лише проаналізувати символіку твору, 
а й провести атрибуцію окремих елементів на пред-
мет авторського стилю.

У 1990-х рр. внаслідок декомунізації фрагменти 
мозаїки із портретом Леніна та герб УРСР було за-
крито шаром бетону. Через відсутність назви твору 
та неточності в атрибуції у публіцистиці мозаїку час-
то хибно ідентифікують як «Дружбу українського і 
російського народів», що, своєю чергою, призвело до 
суспільної стигматизації та відповідної загрози зни-
щення твору вандальними методами [46].

Для розуміння передумов створення мозаїки 
«Возз’єднання України» слід згадати, що її авто-
ри входили до когорти шістдесятників  — митців, 
які розвивали ідею свободи і самобутності україн-
ського народу [35, с. 35]. Тому важливими є згад-
ки, пов’язані із дисидентським рухом та продовжен-
ням традицій українського іконопису в умовах ра-
дянської диктатури. Хоч наведені нижче відомості 
є фрагментарними, проте вони дозволяють зрозумі-
ти, чому панно має в собі ознаки, які йдуть в розріз 
із офіційною радянською ідеологією. 

Б. Сойка був учнем Данила Довбошинського, Ві-
тольда Манастирського, Романа Сельського і «під-
пільної академії» Карла Звіринського [31, с. 1041]. 
Разом із Іриною Калинець, Стефою Шабатурою та 
багатьма іншими видатними діячами постійно брав 
участь в організації українських культурних захо-
дів, зокрема коляди. Художник відзначався глибо-
кою релігійністю і захопленням християнською фі-
лософією. За словами К. Звіринського, художник 
допомагав йому малювати руки на іконах: «Богдан 
взяв пензель, і протягом пів години в тих трьох іко-
нах ті руки заговорили» [32]. За словами Володи-
мира Овсійчука, «в нього величезне почуття спра-
ведливості і порядності. Він не може зрадити своїм 
переконанням. Він людина релігійна, і, головне, що 
в мистецтві… принципова» [31, с. 1042]. 

Є. Безніско був учнем Р. Сельського і Леополь-
да Левицького [36, с. 314]. Знаковим у творчості 
майстра став цикл ілюстрацій на твори Івана Фран-
ка, зокрема поеми «Мойсей» 1960-х рр., у якому 
художник звертався до українського іконопису [35, 
с. 35]. Як зазначає Олекса Гріщенко, спільна із його 

Іл.  2. Б.  Сойка. Возз’єднання України. Ескіз мозаїки. 
Бл. 1978 р. Фото: Н. Піддубна



Михайло СКОП1216

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

дружиною Теодозією Бриж майстерня стала осеред-
ком шістдесятництва у Львові, адже її часто відвіду-
вали Олесь Гончар, А. Горська, Ліна Костенко, Іван 
Миколайчук, Роман Лубківський та багато інших 
[35, с. 34—35]. 

М. Кристопчук був учнем Д. Довбошинського, 
В. Манастирського, Р. Сельського. Частиною твор-
чості художника в розглянутий період було натхнен-
ня українським сакральним мистецтвом та підпіль-
не продовження іконописної традиції, зокрема роз-
пис галицьких церков [47, c. 84].

Б. Сорока був сином члена Крайового Проводу 
ОУН Михайла Сороки та зв'язкової Романа Шухе-
вича Катерини Зарицької. Закінчив Львівський дер-
жавний інститут прикладного та декоративного мис-
тецтва. Був товаришем Івана Світличного, В. Чор-
новола, Ігоря Калинця, братів Горинів. Художник 
зазнавав утисків з боку КДБ через його ілюстрації 
для збірки поезій І. Калинця, виданих у Брюселі під 
назвою «Поезії з України» [40, с. 135], а також де-
монстрацію його робіт на виставці «Сучасна графiка 
України» у Нью-Йорку в 1971 р. [40, с. 136]. Че-
рез ці причини ім’я художника довго замовчувалось, 
а його роботи не приймались на виставки.

За словами М. Андрущенка, бригада була друж-
ньою і її члени заступались одне за одного, зокрема 

тоді, коли виникали проблеми із радянським режи-
мом. Хоч бригадиром був Володимир Патик, фак-
тичним бригадиром кожного твору був її автор, а 
інші учасники адаптувались під його авторське ба-
чення. Враховуючи обставини створення, досліджу-
вана мозаїка з одного боку, має цілісну семантику, 
а з іншого — помітною є художня манера кожно-
го з виконавців. 

Композиція твору складається із двох ростових 
жіночих фігур в етнічних строях, дерева, груп лю-
дей із символічними атрибутами, що зображають різ-
ні історичні періоди XX ст., а також червоних пра-
порів і портрету Леніна. Основними кольорами мо-
заїчного панно є червоний, помаранчевий, жовтий, 
блакитно-лазурний, білий, чорний. Композиція си-
метрична і центрована по вертикалі. Основні кольо-
рові маси розділено на дві групи: червоні монохроми 
із відблисками жовтого зображають радянські нара-
тиви, а синьо-жовті — символічні образи України. 
Структура твору не є типовою для радянської мону-
менталістики, а співзвучна українському сакрально-
му мистецтву XI—XVII ст. Основними тут є такі 
мистецькі засоби: ієрархічна перспектива — головні 
персонажі є значно більшими і яскравішими за дру-
горядні; анахронізм — зображено події і персона-
жів не лише різних періодів, а й позачасові архетипи; 
символізм — домінування символічної репрезентації 
над реалістичною. Ці ознаки дозволяють говорити 
про натхнення українським іконописом.

Структура композиції відсилає до низки іконогра-
фій Богородиці. Зокрема, ікон «Покров Пресвятої 
Богородиці — Матір Милосердя» і «Покров Пре-
святої Богородиці» (іл. 3), у якій домінує масштаб-
на фігура Божої Матері, біля ніг якої знаходяться 
люди. Розміщення другорядних персонажів також 
наводить на думку про іконографію «Богородиця з 
похвалою», у якій довкола центральної фігури Божої 
Матері з Дитям зображено невеличкі фігури про-
років, святителів і батьків Діви Марії — праведних 
Йоакима і Анну, що вихваляють Пречисту. Ключо-
вою схожістю є не стільки структура композиції, а те, 
що персонажі на таких іконах також зображені сим-
волічно і анахроністично, бо уособлюють різні пері-
оди Старого Заповіту і час після народження Ісуса. 
Крім того, такі персонажі зображені у вбранні, що 
відповідає їхнім чинам і зазвичай мають символічні 
предмети. Якщо ж інтерпретувати другорядних пер-

Іл.  3. Покров Пресвятої Богородиці. Поч.  XVI  ст. Із 
ц. Святої Трійці, с. Річиці. Рівенський краєзнавчий музей



1217Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

сонажів як персоніфікації історичних періодів, тобто 
буквально життя України, персоніфікації якої зобра-
жено по центрі, то тоді така композиція сприймаєть-
ся ближче до житійних ікон святих, зокрема вели-
комучениці Варвари, великомученика Георгія та ін. 
Враховуючи сказане, хоч композиція і сповнена ра-
дянськими наративами, у її структурі закладено сим-
волізм, який можна умовно окреслити як своєрідний 
«акафіст Україні».

Центральними фігурами мозаїки є ростові зобра-
ження двох жінок в українських строях. Ліворуч — 
жінка, вбрання якої відповідає наддніпрянському, 
зокрема київському строю поч. XX ст.: застібну-
та на бік корсетка, вишита сорочка із флористич-
ними мотивами, червоні коралі, запаска, спідниця, 
на голові вінок зі схожих на жоржини квітів із жов-
тою і червоною стрічками. Жінка взута у чобітки 
на високих підборах [48]. Це дозволяє говорити, 
що жінка є персоніфікацією Наддніпрянщини і ре-
шти територій, що перебували в УРСР до 1939 р. 
(далі — під умовним визначенням «Центрально-
Східна Україна»). Праворуч стоїть жінка, вбрання 
якої відповідає буковинському строю. Воно склада-
ється із кептаря, вишитої сорочки, підгорнутої за-
паски, крайки, спідниці [49, с. 19]. На голові стріч-
ка із квіткою, схожою на мак. Цей елемент нагадує 
традиційну бойківську стрічку. Взута жінка у не-
характерні для народного строю білі туфлі на під-
борах, імовірно, модні у часи створення мозаїки. У 
час дефіциту цей елемент також міг символізувати 
імпортне вбрання «капіталістичного Заходу». На-
ведені ознаки дозволяють говорити про те, що це є 
уособлення Західної України.

Жінки стоять в анфас із незначним розворотом 
одна до одної. Персоніфікація Наддніпрянщини про-
стягає руку долонею вгору у жесті «отримування». 
Західна Україна, натомість, кладе свою ліву руку у 
жесті «віддавання». За собою жінки тримають роз-
горнутий рушник, у верхній частині якого зображе-
но герб УРСР. Рушник і типовий жест рук дозво-
ляють говорити, що на мозаїці зображено символіч-
не традиційне «вінчання» двох частин України. Тому 
кладається враження, що жінки є за мить від того, 
щоб ритуально перев’язати ним свої руки. Рушник 
прикриває стовбур яблуні позаду, водночас «пере-
ймаючи» роль стовбура. Також, враховуючи присут-
ність груп людей по боках, рушник може бути на-

тяком на омофор Богородиці в іконографії «Покров 
Пресвятої Богородиці». 

Як на ескізі, так і на панно помітно, що персоні-
фікації не виглядають як бутафорні радянські селян-
ки. В обох варіантах у постатях проглядаються гід-
ність і величавість, проте дещо різних властивостей. 
В ескізі дівочі силуети є граційні і витончені, сяють 
світло-пастельними тонами, а витягнуті пропорції і 
моделювання форм співзвучні образу Весни на мо-
заїчному триптиху Б. Сойки для санаторію «Пролі-
сок» у Моршині 1977 р. [50]. Також на ескізі пер-
соніфікація Західної України зображена без кепта-
ря, а Наддніпрянщини — із червоною стрічкою, що 
спадає на груди. Фігури на мозаїках, натомість, ма-
ють твердішу, впевненішу поставу. Вони лиш трохи 
схиляються одна до одної. Їхні груди менш виразні, 
що говорить про певну деоб’єктивізацію і десексуа-
лізацію. Характерні пропорції, м’якша і заокругле-
ніша геометрія силуетів, складок тканини, а також 
трактування тілесних партій зближає їх із образа-
ми святих на мозаїках XI ст. Про натхнення укра-
їнським сакральним мистецтвом також свідчить до-
мінування золотих тонів. 

Обличчя в обох персоніфікацій є витягнутої гео-
метризованої форми, повернені у три чверті. Вони 
побудовані анатомічно неправильно, а дещо «вивер-
нуто», що додає відчуття фасовості і площинності. 
Карі і світло-блакитні очі дуже великі із окреслени-
ми повіками і мішками під очима, брови геометризо-
вані, носи широкі і прямі, підборіддя вузькі. Губи є 
дещо пухкішими, ніж зазвичай зустрічається у тра-
диційному іконописі. Дуже традиційним є зображен-
ня мочок вух, які ховаються за складеним волоссям. 
Силуети голів є наближеними до кругів, що наслідує 
форму мафорію Богородиці. Такі риси є дуже близь-
кими до тих, які бачимо у лику «Богородиці Оран-
ти» Софії Київської (іл. 4). Це дає підстави говори-
ти про безпосереднє наслідування давньої святині. 
На думку спадають слова, що, за переказом Дми-
тра Горбачова, були сказані Казимиром Малевичем 
про творчість Михайла Бойчука: «Ви малюєте ро-
бітників як святих».

Виразним є моделювання світлотіней. На ескізі 
джерело світла є чітко посередині композиції для усіх 
фігур. Можливо, ним є рушник або яблуня. Нато-
мість на мозаїці персоніфікації наче розташовані в 
своєрідному контражурі, так що контрастне світло 



Михайло СКОП1218

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

є завжди по краях фігур і зламів форм. Цей прийом 
явно є оберненим наслідуванням сакрального мисте-
цтва, зокрема мозаїк Софії Київської XI ст. Як ві-

домо, у традиційному іконописі, наприклад, україн-
ських іконах XI—XVII ст. світлотіні будуються не 
від конкретного джерела світла, а від самих фігур. 
Тому лики завжди найбільше освітлені стороною, яка 
є ближче до глядача. Такий спосіб освітлення в іконо-
писі зветься «фаворське світло». Термін пов'язується 
із святим Григорієм Паламою, відомим прибічником 
ісихазму — вчення про наповнення людини боже-
ственним світлом. На мозаїці на пр. В. Чорновола 
це моделювання є зворотнім. Через це виникає об-
раз сакральності і світіння персоніфікацій, проте із 
відчуттям, що потужне світіння випромінюється за 
ними або радше — крізь них. Цікавим винятком є 
долоні персоніфікацій. На відміну від лиць, які бук-
вально світяться по контуру, долоні виконано у ха-
рактерний для іконопису спосіб: вони світліші по 
середині. Складно припустити, чим зумовлена така 
відмінність. З одного боку, ідея контурного світіння 
могла прийти вже після того, як руки були викладені 
на панно. З іншого — цей прийом може бути вико-
ристаний свідомо, для підкреслення ролі рук у ком-
позиції. Також можна згадати слова К. Звіринсько-
го про те, як майстерно Б. Сойка малював руки для 
ікон [32]. Враховуючи іконописну граційність рук, 
властиву творчості Б. Сойки, їх можна приписува-
ти саме цьому художнику.

Додамо, що зворотні світлотіні зустрічається і 
на інших мозаїках цього періоду. Прикладом цьо-
го є панно «Козак Мамай» Миколи Теліженка в 
Черкасах [51] та панно М. Кристопчука у колиш-
ньому Палаці культури заводу ЛОРТА у Львові 
(Станом на 2025 р. — Urban Camp, вул. Патона, 
6) (іл. 5). Хоч у цих творах світіння використову-
ється не лише для головних або духовних фігур, в 
обох випадках воно додає відчуття нематеріальнос-
ті і сакральності. Останній приклад є вкрай важли-
вим, тому що моделювання форм і колористика тут 
є дуже близькими до мозаїки на пр. Чорновола. Як 
відомо, М. Кристопчук був художнім керівником мо-
заїки «Возз’єднання України», тому, враховуючи ху-
дожню манеру, саме цьому митцю можна припису-
вати центральні фігури. Підтвердженням цього, а 
також того, що обидві персоніфікації України є крип-
тоцитатами на «Оранту» Софії Київської, є полотно 
«Софія Київська», яке художник зробив у 1987 р. 
(іл. 6) [52]. Тут зображено Пресвяту Богородицю, 
яка крізь архітектуру Софії Київської являється кін-

Іл. 4. Порівняння мозаїк. Возз’єднання України. 1982 р. 
Богородиця Оранта, Софія Київська, XI ст.

Іл. 5. М. Кристопчук. Мозаїчне панно. Колишній Палац 
культури заводу ЛОРТА, Львів, бл. 1982 р. Фото: Л. Са-
латюк

Іл. 6. М. Кристопчук. Софія Київська, 1987 р. Полотно, 
олія. Фото: art.lviv-online.com [52]



1219Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ним фігурам Богдана Хмельницького і, ймовірно, 
Івана Богуна. Праворуч знаходиться монумент кня-
зю Володимиру Великому. Навпроти вершників сто-
їть мертвий дуб, а на задньому плані зображено за-
пряженого коня, що сам біжить степом до будівель 
на горизонті. Ці елементи свідчать про трагічність 
і можуть бути алюзіями на українські народні пісні. 
Так дуб, як померле Дерево життя, може символі-
зувати переривання роду і непоправні втрати. Якщо 
порівняти його із яблунею на мозаїці, то помітним є, 
наскільки більш депресивно воно репрезентується. 
Тут не лише корені є закривавленими, а вся росли-
на всохла під тягарем трагічності. Відпущений кінь 
може свідчити про героя, який перед смертю від-
пустив коня: «Лети ж, коню мій, / скажи ненці рід-
ній, / що я лежу у полі убитий» [53]. Тло картини 
водночас є сяючою мандорлою Богородиці і хвиля-
ми Дніпра. Моделювання лика Богородиці і харак-
терне світіння є аналогічними обличчям двох Укра-
їн. Додамо, шо представлений на полотні анахронізм 
і поєднання історичного, алегоричного і сакрально-
го в одній змістовій єдності свідчить про паралель 
із аналогічним прийомом у мозаїці на пр. Чорново-
ла, а з іншої — є одною із рис цього часу у твор-
чості львівських майстрів. Це полотно відкрито го-
ворить про те, що на мозаїці «Возз’єднання Укра-
їни» сказано завуальовано: Україна і є Покровою, 
а історичний процес, хоч і сповнений трагедій, — 
обертається довкола сакрального ядра української 
духовності. Додамо, що перейнятим у мозаїк Софії 
Київської можна вважати золоте тло, яке говорить 
про сакральний вимір, і саму форму всієї мозаїки — 
вона є дещо ввігнутою вглиб, так що бічні сторони 
виступають вперед, утворюючи незначну курвату-
ру. Цей прийом нагадує випуклу форму півкруглої 
апсиди храму, що викликає певний «втягуючий» ві-
зуальний ефект. 

Іконографією, яку вважаємо найбільш знаковим 
зразком для композиції «Возз’єднання України», 
є «Зустріч Марії і Єлизавети». За Євангелієм від 
Луки (Лк 1:39-56) архангел Гавриїл сповістив Діву, 
що вона народить Спасителя, та сказав, що її ро-
дичка, за апокрифами, двоюрідна сестра, Єлизавета, 
яка вважалась старою, вже на шостому місяці вагіт-
ності. Згодом Марія вирушила з Назарета до міста 
Юди — імовірно, Айн-Карем (івр. «джерело ви-
ноградника»), поблизу Єрусалима. У домі чоловіка 

Єлизавети, первосвященика Захарії, Діва зустріла 
Єлизавету. Традиційною композицією цього сюжету 
в українському іконописі є зображення Марії і Єли-
завети, які обіймаються. На деяких зразках помітно, 
що святі жінки є вагітними. На тлі — архітектура, 
що символізує місто Юди, зокрема дім Захарії. Іно-
ді також зображено дерево як символ роду Христа. 
Прикладом такого зображення є мініатюра із «Ки-
ївського псалтиря» 1397 р. (іл. 7) [54].

Цей сюжет має також географічний символізм. 
Адже Назарет, звідки прийшла Діва, був частиною 
Галілеї, яка входила до Ізраїлю, а Айн-Карем  — 
Юдеї. Як відомо, після смерті царя Соломона 
(бл. 931 р. до н. е.) єдине Ізраїльське царство роз-
ділилося на Північне царство Ізраїль зі столицею 
в Самарії та Південне царство Юдея зі столицею 
в Єрусалимі, кожне з яких мало окрему династію, 
культову практику та політичну орієнтацію. Упро-
довж наступних століть Ізраїль був знищений Ас-
сирією (722 р. до н. е.), Юдея — підкорена Вави-
лоном (586 р. до н. е.). Після перського, елліністич-
ного й селевкідського панування об’єднана територія 
опинилася під владою Хасмонеїв і після перехідно-
го періоду, під васальним царюванням Ірода Вели-
кого (37—4 рр. до н. е.) в складі Римської імпе-

Іл.  7. Зустріч Марії і Єлизавети. Київський псалтир. 
1397 р. Російська національна бібліотека ім. М. Салтикова-
Щедріна, м. Санкт-Петербург, РФ



Михайло СКОП1220

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

рії. Відповідно, ці території довго зазнавали глибо-
ких релігійно-політичних поділів. Тому те, Марія, 
що йшла Назарету, символізує Ізраїль, який повер-
тається в Джерела Виноградника, щоб духовно по-
єднатись із Юдеєю. Проте це єднання є лише ду-
ховним, адже після народження Христа і смерті Іро-
да Великого Юдея та Ізраїль знову були розділені 
між трьома синами царя, хоч і залишались під вла-
дою Риму. А 6 року н. е. Юдея перейшла під пря-
му римську адміністрацію.

Нам невідомо, наскільки усвідомлено символізм 
цього географічного єднання поневоленого народу 
знаходив свій відгук в українській культурі I тре-
тини XX ст. Та в період між Першими і Другими 
визвольними змаганнями, коли Україна була зно-
ву розділена, на території УРСР відбувався Го-
лодомор, а на Галичині  — польська пацифікація, 
цей образ виринає у творчості Марії Кульчицької. 
У 1932 р. художниця створює полотно «Стрітен-
ня двох Україн» (іл. 8) (а в 1938 р. — дереворит 
на його основі), у якому звертається до іконографії 
«Зустрічі Марії і Єлизавети», зобразивши святих 
в українських національних строях, що мають ре-
гіональні ознаки західних і східних областей. Свя-
ті сестри, які виступають в ролі персоніфікацій За-
хідної і Центрально-Східної України, обіймають-
ся, а жінки по боках моляться і наче закликають до 

їх злуки. На тлі зображено дві висоти: гору Граду 
Володимира із Софійським собором, що символізує 
Наддніпрянщину і Київське православ’я, а навпро-
ти — Святоюрську гору із собором Святого Юра 
як символом Західної України і УГКЦ. Між ними 
простягнуто омофор Покрови, яким Діва захищає 
обидві частини України. Водночас це велум — сим-
волічна тканина, яка у візантійській традиції симво-
лізує те, що подія відбувається під єдиним покро-
вом: всередині одного шатра, будівлі, а в ширшому 
сенсі — в єдиній державі. В історичному контек-
сті цей твір можна вважати ностальгічним спога-
дом про Акт Злуки 1919 р. між УНР і ЗУНР. Ця 
думка підтверджується також тим, як багато творів 
на історичні теми є у творчості мисткині. Проте че-
рез домінування сакральних елементів це зображен-
ня можна вважати також таким, що знаходиться у 
сфері духовного і нереалізованого — мрії про від-
новлення державності попри розділення, геноцид і 
репресії. Це співзвучно думці Антоніни Андрійов-
ської, що твори Кульчицької на історичні теми вті-
лювали «прагнення надихнути український народ 
до боротьби та подолання почуття меншовартості» 
[55, c. 383—394].

В контексті поєднання історичного і духовного 
планів доцільним є згадати стінопис Юліана Буц-
манюка «Покров Пресвятої Богородиці» 1930-х рр., 
у якому у нижньому регістрі зображено історичні 
постаті УНР і ЗУНР, а по центрі під групою ду-
ховенства УГКЦ на чолі із Митрополитом Андре-
єм — матір із помираючою дитиною як втілення Го-
лодомору. Цікавим є те, що на стінописі і картині 
Софійський Собор і персоніфікація Західної Украї-
ни розміщуються зліва, а собор Святого Юра і За-
хідна Україна — справа. Так само, як на пізніших 
мозаїках «Возз’єднання України», а також на біль-
шості версій Великого Герба України, де галицький 
лев також знаходиться ліворуч, а козак із мушке-
том — праворуч. Дереворит Кульчицької 1938 р., 
натомість, є віддзеркаленням живописного полотна, 
тому у ньому порядок є географічно вірним. Мож-
на припустити, що такий порядок зумовлений тра-
диційною геральдичною ієрархією: так фігура, яка з 
погляду глядача є ліворуч, насправді є праворуч, що 
визначає її як найважливішу у структурі.

Аналіз цих пам’яток дає можливість говорити, 
що мозаїка на пр. Чорновола зображає символіч-

Іл. 8. О. Кульчицька. Стрітення двох Україн, 1932 р.



1221Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ний акт вінчання, а також може непрямо вказувати 
на історичну подію Акту злуки. Підкреслена «іко-
нописність», що суперечить радянським образам, — 
бути криптоцитатою на символіку «Зустрічі Марії і 
Єлизавети», у якій поєднуються релігійні, родинні і 
національно-визвольні мотиви. 

У структурі мозаїчного панно на пр. Чорновола 
одним із ключових елементів є зображення яблуні, 
у якій прочитується Дерево життя. Воно, до слова, 
виносить досліджувану мозаїку за межі типової ре-
презентації сюжету «Возз’єднання Західної Украї-
ни і УРСР». Як відомо, Дерево життя, або Світо-
ве дерево, — це універсальний символ, який у бага-
тьох культурах уособлює зв’язок між небом, землею 
і підземним світом. Його коріння сягає безодні, стов-
бур стоїть у світі людей, а крона тягнеться до небес. 
Воно втілює Вісь світу (лат. axis mundi), що поєд-
нує всі рівні буття, є символом життя, родючості, 
безперервності буття, образом космосу, порядку та 
єдності всього сущого. В різних культурах сформу-
валися декілька різновидів axis mundi: Світове де-
рево, Дерево пізнання, Дерево роду, Шаманське де-
рево, Дерево смерті та небесне дерево [56, с. 636]. 
В християнській традиції воно часто асоціюється з 
райськими деревами Життя і Пізнання, хрестом або 
самим Христом як Джерелом життя.

Цей образ є поширеним в українському при-
кладному та сакральному мистецтві. Найбільш ці-
кавим є зображення, на яких воно виростає із по-
судини. Так, знаковим зразком можна назвати іко-
ну «Розп'яття на Древі життя» I  пол. XVIII  ст., 
що зберігається у Національному художньому му-
зеї України (іл. 9). Такі ікони представляють сим-
волічне зображення Розп’яття, у якому хрест роз-
пускається зеленими пагонами і квітами. Він стоїть 
всередині чаші, яка переповнюється живою водою 
із ран Христа. Крім того, Древо життя, що роз-
ростається із посудини — чаші або горщика, — є 
дуже поширеним мотивом в українському народ-
ному декоративно-прикладному мистецтві, зокрема 
рушниках [24, іл. 97; 25, іл. 119], килимарстві [25, 
іл.  LXXVI], розписі скринь, писанкарстві тощо. 
Проте слід зазначити, що в багатьох випадках, зо-
крема у розписах скринь, цей символ трактується 
майстрами лише як декоративна рослина у горщику 
[19, с. 305, іл. 306]. Також поширеними є випадки 
ідеологічного декоративно-прикладного мистецтва, 

у яких, як і на мозаїці, на верхній частині рушника із 
Деревом життя розміщено герб СРСР або УРСР 
[24, іл. 112]. Цікавим є те, що у мистецтві витина-
нок, яке відроджувалось в 1960— 1980-х рр., по 
боках стовбура Дерева зустрічаються дві людські 
фігури [57, c. 703]. 

Слід додати, що композиційною паралеллю із тра-
диційною іконографією «Розп’яттям» і мозаїкою на 
пр. Чорновола є те, що по боках від Дерева знахо-
дяться дві жіночі фігури. Як відомо, один із най-
більш поширених варіантів іконографії «Розп’яття» 
є композиція, у якій під хрестом стоїть Божа Мати 
та євангеліст Іван Богослов. Останній традиційно зо-
бражується як безбородий юнак із довгим волоссям, 
що іноді робить його схожим на дівчину. В україн-
ській народній різьбі по каменю, особливо у поши-
реній на Закерзонні Бруснівській школі каменярства 
XIX — поч. XX ст., під хрестом дуже часто розта-
шовані дві майже ідентичні жіночі фігури (іл. 10), які 
умовно ідентифікуються як «дві Марії» [58, с. 176]. 
Тобто, імовірно, різьбярі мали на увазі Богородицю 
і Марію Магдалину, замінивши нею Івана Богосло-
ва. У такому варіанті персоніфікації двох Україн на 
мозаїці можуть розглядатись як Дві Марії. 

Проте у християнському сакральному мисте-
цтві Дерево із двома предстоячими в тому чи іншо-
му вигляді зустрічається не лише на зображеннях 
Розп’яття. Іншою варіацією Світового дерева є бі-

Іл.  9. Розп'яття на Древі Життя (фрагмент). I  пол. 
XVIII  ст. Національний художній музей України. Фото: 
Національний художній музей України 



Михайло СКОП1222

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

блійне Дерево пізнання. Тут, як і у багатьох міфоло-
гіях, присутній змій, який втілює руйнацію, смерть і 
переродження. В традиційному іконописі це дерево 
найчастіше зустрічається у сюжетах «Гріхопадіння 
Адама і Єви» і «Вигнання з Раю». Одним із най-
більш поширених типів композицій першого сюжету 
є зображення оголених Адама і Єви по боках Дере-
ва. Єва традиційно простягає зірване яблуко Ада-

мові, а закручений на стовбурі змій спостерігає за їх-
нім гріхопадінням. Зображення Дерева як символу 
родоводу і єдності давнього із новим є в іконогра-
фії «Древо Єссея», на якій зображено родове дере-
во Христа із лона сплячого Єссея, батька царя Да-
вида, а також «Зачаття праведною Анною Пресвя-
тої Богородиці», зразком якої є ікона поч. XVIII ст. 
із церкви Святої Параскеви у с. Радруж, Польща 
[59]. В обох випадках рослина проростає не із зем-
лі і не з посудини, а з лона персонажів.

У досліджуваній мозаїці символічна структура Де-
рева життя поєднує традиційні і актуальні значення. 
Корінь, який символізує минуле, схований під зем-
лею. Тому його зображено не реалістично, а за допо-
могою прийомів, характерних для традиційного іко-
нопису. Він вписаний у темно-багряне півколо, яке 
показує прихований підземний простір. Сам корінь 
виконано у півкруглому градієнті, основними у яко-
му є лазурно-блакитний, жовтий і червоний кольо-
ри. Минуле у кривавій чаші — це символ, що свід-
чить про страждання, подвиги і самопожертви, які 
дають силу теперішньому. Він відсилає не лише до 
іконографії «Розп’яття на Дереві життя», а також є 
співзвучним цитаті із стрілецької пісні «Чи то буря 
чи то грім» Осипа Маковея: «Наша кров — то ро-
сиця над ранок». 

Стовбур — це теперішнє. Видно лише його ниж-
ню частину, яка є єдиним елементом, виконаним у 
понурих сірих тонах. Більшість стовбура, тобто ра-
дянських реалій, є буквально закритими білизною 
святкового рушника із гербом УРСР. Помітно, що 
цей рушник не може цілком закрити реалії, бо є на-
півпрозорим. Тому за верхньою його частиною про-
глядаються долоні, а загальна форма виконана із роз-
тяжкою, що темніє до низу, частково просвітлюю-
чись червоно-помаранчевим силуетом дерева. Також 
можна сказати, що автори мозаїки зробили «інвер-
сію», розмістивши Древо життя не на самому рушни-
ку, де воно традиційно зображається, а за ним, через 
що рушник виконує роль своєрідного «стовбура». 

Крона — це майбутнє, що вже розквітає і при-
носить щедрі плоди. Попри тонову розтяжку зеле-
ним кольором, у кроні чітко простежується жовто-
блакить  — поєднання кольорів, яке у часи ство-
рення вважалось націоналістичним і заборонялось. 
Враховуючи силует, крону можна прочитувати як 
жовто-блакитне серце — символ любові до Украї-

Іл. 10. Надгробний хрест Катірини Прокопенко із Ступак. 
Бруснівська школа каменярства. 1923  р. Цвинтар села 
Суха Воля, Польща. Фото: М. Скоп

Іл. 11. Є. Безніско, М. Кристопчук, Б. Сойка, Б. Сорока 
«Возз’єднання України» (фрагмент), мозаїчне панно, 
м. Львів, 1982 р. Фото: М. Скоп



1223Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ни (іл. 11). Нижня частина крони є перекритою, але 
про те що крона таки є серцеподібною натякає та-
кож V-подібне положення поєднаних жіночих рук. 
У зображенні яблуні автори вдались до анахроніз-
му: тут водночас є шість білих квіток, листя і чотир-
надцять жовто-помаранчевих яблук. Варто згадати, 
що на ескізі, який мав затверджуватись, все листя є 
блакитним, а яблука — жовтими, що значно менш 
відкрито натякає на синьо-жовте серце. Символіка 
«Розп'яття на Древі життя» розкривається у моза-
їчному панно в амбівалентній повноті: хоч Древо і є 
знаряддям страждань і смерті, воно розростається 
новими гілками. Вони, перебуваючи в ментальній єд-
ності з минулим, приносять щедрі плоди: «Я вино-
градина, ви — гілки. Хто перебуває в мені, а я в ньо-
му, — той плід приносить щедро…» (Івана 15:5). 
Тут варто згадати, що Дерево виростає із чаші, у 
якій може бути символічна паралель із Джерелом 
Виноградника із сюжету «Зустріч Марії і Єлиза-
вети». Тому це дерево відповідає структурі міфоло-
гічного, у якому «поєднались уявлення про час, про-
стір, життя і смерть» [60, c. 139—140].

Під основою дерева зображено ще одну сферу із 
градієнтом лазурного, що протиставляється черво-
ному квітчатому «позему» на передньому плані. Та-
ким чином складається враження, що персоніфікації 
із Древом життя є позачасовими і нематеріальними, 
завислими у небесних сферах. Іншими словами, вони 
перебувають у Вирії, тобто дохристиянському укра-
їнському аналогу аврамічного Раю. 

Важливо згадати, що за словами М. Андрущенка, 
для монументальної бригади монументального живо-
пису Львівського художньо-виробничого комбінату 
«бойчукісти були знаменом». Тому доцільно згада-
ти, що Дерево життя у вигляді яблуні, під якою сто-
ять двоє персонажів, — це програмний і найбільш 
знаковий мотив у творчості школи Бойчука. Кожен 
із відомих збережених творів є по-своєму унікаль-
ним, адже має дещо різну композицію, колористи-
ку і зображує різних персонажів. Враховуючи золо-
те тло, а також симетричну композицію, Н. Бенях 
називає твір М.  Бойчука «Під яблунею» 1912—
1914 рр. найбільш неовізантійським у його творчос-
ті [28, с. 134]. 

З творів, які не були знищеними радянським ре-
жимом, особливо виділяється «Жінки біля яблуні» 
Тимофія Бойчука 1921 р. (іл. 12). Ця картина була 

відомою авторам мозаїки, адже на момент розроб-
ки ескізу уже неодноразово публікувався. У 5 томі 
«Історії українського мистецтва» 1967 р. творчість 
Т. Бойчука, зокрема картина «Біля яблуні», опи-
сана як «невеликі картини, виконані темперою пе-
реважно на дерев’яних дошках, звичайним побуто-
вим сюжетам із нужденного життя галицьких селян» 
[19, с. 71]. У книзі «Українське радянське мисте-
цтво періоду громадянської війни» 1980 р. творчості 
Т. Бойчука приділено більше уваги. Тут «Біля яблу-
ні» також названо «звичайною жанровою сценою», 
в якій, проте, втілено «символічний образ одвічної 
плодючості і щедрості природи», а також відзначе-
но, що художник використав давньослов’янський об-
раз Дерева життя [23, c. 112, 114]. 

Помітним є те, що картина Т. Бойчука цитується 
у панно на пр. Чорновола. Так, дуже близьким є спо-
сіб декоративного трактування листя і гілок, а також 
жовто-помаранчевих яблук. З обережністю припус-
тимо, що в певному сенсі це та сама яблуня. Проте 
на мозаїці символізм Дерева життя набуває більш 
детального і актуалізованого трактування. До най-
більш помітних відмінностей відноситься також і те, 
що бойчукістський символічний збір врожаїв майбут-
нього у мозаїці замінено на вінчання. Інтенсивність 
символізму іконології Дерева життя на досліджува-

Іл.  12. Т. Бойчук. «Жінки під яблунею», 1921 р. Націо-
нальний художній музей України. Фото: Національний 
художній музей України



Михайло СКОП1224

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ній мозаїці свідчить про те, що вона є значно ближ-
чою по змісту та духу до українських ікон та Яблунь 
бойчукістів, аніж до типових радянських зображень 
«Возз’єднання Західної України і УРСР». 

Повертаючись до розгляду структури досліджу-
ваного мозаїчного панно «Возз’єднання України», 
слід проаналізувати другорядних персонажів. По бо-
ках від центрального образу знаходяться дві групи 
людей, виконаних у червоних монохромних тонах із 
вкрапленнями жовтого. Як підмітив історик Леонід 
Марущак, ці персонажі у S-подібному порядку вті-

люють різні етапи формування УРСР. Додамо, що 
в українських іконах XV—XVI ст. клейма із житій-
ними сценами зазвичай розташовувались саме у та-
кому, а не у лінійному хронологічному порядку. Група 
ліворуч може розглядатись як зображення історич-
них подій на території Центрально-Східної Украї-
ни, а група праворуч — втілювати події на Західній. 
Тому є підстави вважати, що такий порядок зумов-
лений бажанням показати історичні етапи почерго-
во в обох групах.

Верхні праві фігури нагадують пролетарів, що 
кричать на мітингу (іл. 13). Жінка у хустині тримає 
революційний прапор, а чоловік у шапці і шарфі зді-
ймає праву руку у знак протесту, а лівою стискає ар-
куші паперу — імовірно, газету. Вони можуть сим-
волізувати учасників протестів 1905 р., Жовтневої 
революції або, якщо це таки жителі Галичини, яко-
гось із знакових пролетарських зібрань, наприклад, 
першого святкування 1  травня у Львові у 1890 р. 
Навпроти троє будьонівців на конях, що відобра-
жають події 1917—1922 рр. — громадянську війну 
в росії і окупацію УНР. Нижче — озброєні крас-
ноармійці у шоломах і матрос зразка II Світової ві-
йни. Така символічна група також зустрічається на 
мозаїці Віктора Арнаутова і Віктора Павлюка «Від 
Скіфів до Космосу» 1968—1970 рр. у Маріуполь-
ському міжнародному аеропорті [13, с. 86]. Навпро-
ти — чоловік із довгим волоссям і вусами, зодягне-
ний у кептар і довгу сорочку, що обіймає солдата у 
красноармійській уніформі із пілоткою і гвинтівкою 
за плечем. Ця сцена, імовірно, символізує радянську 
анексію західноукраїнських земель у 1939 р. Ниж-
че розташований чоловік у шахтарському шоломі, а 
також персонаж у гуцульському строї, який закинув 
бензопилу на праве плече (іл. 14). Можна припус-
тити, що перший символізує шахтарів Львівсько-
Волинського вугільного басейну, зокрема жителів 
Червонограда (тепер  — Шептицького), Новово-
линська та інших шахтарських міст, що будувались 
або розбудовувались у 1950-х рр. Другий втілює лі-
сову і деревообробну промисловість Карпат. Ниж-
че біля них стоїть жінка, що простягає хліб на руш-
нику, а також дитина із книгою. Можливо, це бук-
вар як символ знання і освіти. Вбрання жінки є дещо 
відмінним від персоніфікацій України. Воно частково 
нагадує традиційний лемківський стрій [61, c. 206]. 
Так, вона вбрана у вишиту сорочку із простим гео-

Іл. 13. Є. Безніско, М. Кристопчук, Б. Сойка, Б. Сорока. 
«Возз’єднання України» (фрагмент), мозаїчне панно, 
м. Львів, 1982 р. Фото: М. Скоп

Іл. 14. Є. Безніско, М. Кристопчук, Б. Сойка, Б. Сорока. 
«Возз’єднання України» (фрагмент), мозаїчне панно, 
м. Львів, 1982 р. Фото: М. Скоп



1225Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

метричним декором, а на шиї у неї лемківська «кри-
вулька». Про те, що це не звичайні коралі, свідчить 
форма і різнобарвність прикраси. На голові в жінки 
хустина, зав’язана поширеним на Лемківщині спо-
собом. Слід уточнити, що такий спосіб зустрічаєть-
ся і на інших територіях України. Прикладом цього 
є картина Віктора Зарецького «Дівчата» 1962 р., де 
зображено хустки, зав’язані обома способами. Тому 
це не можна вважати однозначним доказом. Жінка 
взута у високі грубі чоботи, які можуть свідчити про 
її приналежність до колгоспу. 

У нижньому лівому куті зображено групу людей, 
яких можна ідентифікувати як представників сіль-
ськогосподарської та важкої промисловості центру 
і сходу України. Крайньою ліворуч є колгоспниця 
зі снопом пшениці. Можливо, це алюзія на сюжет 
«Свято врожаю». Поруч неї чоловік у своєрідному 
головному уборі, що нагадує вбрання металурга. По-
переду стоїть персонаж у пальті, чоботях і окуля-
рах зварювальника. Він тримає квіти, простягаючи 
їх жінці із хлібом із протилежного краю композиції. 
За Л. Марущаком, ліва і права групи людей у ниж-
ньому регістрі можуть відображати час створення 
мозаїки — 1970—1980-ті рр. — і символізувати 
зустріч науково-технічного прогресу Сходу і тради-
ційності Заходу у світлому майбутньому.

У порівнянні ескізу і мозаїки помітно, що у них 
суттєво відрізняється вибір персонажів, а відповід-
но — наратив. Можна припустити, що це пов’язано 
із потребою затвердити ескіз у владних структурах, 
щоб потім втілити той наратив, який насправді пла-
нувався спочатку. Замість «S»-подібної хроноло-
гічної послідовності в ескізі композиція поділена на 
групи, які умовно можна визначити як «мілітарну» 
і «цивільну». У правій групі зверху зображено ре-
волюціонерів або мітингарів. Чоловік ззаду здіймає 
руку із шапкою, а жінка попереду тримає прапор 
і кричить. Між ними грає скрипаль. Можна при-
пустити, що останній персонаж є натяком на те, що 
події відбуваються на традиційному заході України. 
Нижче зображено людей з прапорами і квітами, од-
нозначно ідентифікувати яких складно. На приклад, 
це може бути мітинг на 1 травня. Нижня частина гру-
пи — це жінки у етнічних строях. Одна з них тримає 
дитину, що радісно здіймає руки, а інша — простя-
гає на рушнику хліб. У лівій групі крайніми зверху є 
два матроси, один з яких здіймає червоний прапор. 

Можливо, це матрос броненосця «Князь Потьом-
кін Таврійський. Цікавою є деталь, що на мозаїці у 
цьому місці прапор зберігся, а персонаж, який мав 
би його тримати, був забраний. Нижче — три бу-
дьонівці на конях. Під ними знаходяться представ-
ники різних революційних збройних формувань, про 
що свідчать їхні головні убори: кашкет, більшовиць-
ка папаха, накидка. Внизу знаходиться група крас-
ноармійців у шоломах і плащах. Красноармієць по-
переду одягнений у плащ із каптуром. У правій руці 
він тримає шолом, а лівою простягає руку жінці із 
протилежного краю композиції.

Таким чином можна сказати, що на ескізі пред-
ставлено період від початку XX ст. і до приєднання 
Західної України. Проте, скоріш за все, мається на 
увазі не 1939, а 1944 рік, коли з відступом нацистів 
радянські війська зайняли Галичину. Про це свідчить 
образ «воїна-визволителя» як радянського «лицаря» 
у плащі. Він характерний для радянських меморіа-
лів 70-80-х рр. Зазвичай у них масивні пропорції, 
широкий плащ і шолом, вогнепальна зброя, а також 
такі символічні атрибути як прапор, лицарський щит, 
меч. Прикладами такої іконографії є «Монумент Пе-
ремоги» у Чернівцях, пам’ятник радянському сол-
дату у Млинові, Меморіал радянським солдатам у 
Берліні та ін. Відповідно, ескіз, який мав офіційно 
затверджуватись, акцентує на міфі про визволен-
ня Галичини в 1944 р., проте на завершеній мозаї-
ці він є лише другорядним майже непомітним епізо-
дом, поступаючись образу єднання східних і захід-
них українців.

Червону масу людей, що на мозаїчному панно об-
рамляє Україну, зверху доповнює масивний черво-
ний прапор, що розвивається над кроною дерева. Ця 
тканина над головами структурно відповідає велу-
му, що визначає дію під накриттям, тобто в єдиному 
просторі України. Домінуючою фігурою на тканині є 
монохромний профіль Леніна. Він виконаний, імо-
вірно, на основі фото Віктора Булли 1920 р. Ця фі-
гура займає місце над верхніми половинками «сер-
ця» Древа життя. Це єдине обличчя, яке є не в три 
чверті, а в профіль, що відрізняється від загального 
композиційного звернення до центру. З обережністю 
припустити, що Леніна міг виконати саме Б. Сойка, 
адже, за словами Любомира Медвідя, наведеними 
Тетяною Воробкевич у публікації «Богдан Сойка. In 
memoriam», «не раз вони мали ті свої монументаль-



Михайло СКОП1226

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ні мозаїчні роботи, то не раз треба було того Лені-
на зробити, і у всіх він виходив якийсь азіатський, 
єдиний Сойка вмів з нього зробити людину» [32]. 
Вартує підмітити, в ескізі портрет Леніна є більш до-
мінуючим на площині твору і розвернутим в анфас, 
що робить це зображення структурно аналогічним 
іконографії «Спаса Нерукотворного». Схоже ком-
позиційне рішення можна знайти на килимі «Пісня 
про Леніна» С. Колоса 1970 р. [24, с. 17]: під ма-
сивним портретом тут також зображено українців у 
строях різних етнорегіонів, що займаються народ-
ними ремеслами. Посередині та по боках від Лені-
на також присутні рослинні мотиви, схожі на Дере-
во життя. Проте тут ці дерева не мають в собі такої 
концентрованої космологічної ролі, а є радше деко-
ративними елементами. Близькі композиційні прин-
ципи є також у килимі «Т.Г. Шевченко» Івана Ли-
товченка [24, c. 18]. Зміна з анфасу на профіль на 
мозаїці зробила Леніна менш значимим і виразним. 
Хоч це радше збіг обставин, можна підмітити, що в 
іконописній традиції в профіль найчастіше зображу-
вались саме негативні персонажі. Таку суттєву зміну 
положення і зниження уваги до Леніна також можна 
приписувати різницею між тим, який проєкт затвер-
джувався і яким його хотіли бачити автори.

У всіх червоних масах використано одні принципи 
світлотіні. На противагу зовнішньому світінню голо-
вних фігур, світла на них падають зі сторін, проти-
лежних від центру: у лівої групи персонажів зліва, у 
правої справа, а прапори — зверху. Портрет Лені-
на освітлений чітко зліва і є досить контрасним. Усі 

ж інші комуністичні площини є приглушеними, най-
світлішими місцями у них є переважно рожеві партії. 
На ескізі різниця між біло-золотим світінням пер-
соніфікацій України і Древа життя і блідо-червоного 
освітлення образів радянської ідеології ще помітніша. 
Зокрема, хоч тут портрет Леніна вписано гармоній-
но в анфас, що вторує загальній композиції, тут він 
є приглушеним, як і інші червоні партії. 

Це дозволяє говорити, що за авторським задумом, 
Україна випромінює сильне біло-золоте світіння, яке 
протиставляється значно тьмянішим образам радян-
ськості, яка лише в окремих деталях відблисками ло-
вить українське світло. Цьому вторує помітна струк-
турна опозиція означень українського як «позачасо-
вого/сакрального» і радянського як «теперішнього/
минущого/ матеріального». Між образами палаючо-
го червоного і світлого людського проглядається пев-
на семіотична паралель із іконографіями «Неопалима 
купина» або «Порятунок трьох отроків у печі огнен-
ній». Також опозиційність проявляється у тому, що 
всі червоні маси відкидають густу чорну тінь на зо-
лоте тло. Персоніфікації України і Дерево, натомість, 
не мають падаючих тіней, бо самі є світлом. Ця риса 
також є характерною для традиційного українсько-
го іконопису, у якому до XVII ст. практично не зо-
бражувались падаючі тіні.

Помітним є те, що очі комуністичних персонажів є 
завуженими і викладеними переважно лише чорною 
або темно-багряною смальтою, тому здебільшого у 
них не видно білків (іл. 15). Складається вражен-
ня, що вони мружаться від потужного світла Украї-
ни, яка сяє, розквітаючи в майбутньому. Єдині об-
личчя із широко розплющеними очима, у яких до-
бре видно білки, є жінка із хлібом, дитина із книгою, 
а також двоє коней. Можна обережно припустити, 
що це символізує тих, хто хоч і знаходиться в ме-
жах УРСР, все ж не сприймає радянську пропаган-
ду, а бачить світло таким, яким воно є. Дитина все 
ще не стала жертвою пропаганди і не має атрибутів 
піонерства. Якщо не відкидати припущення про те, 
що жінка з хлібом — лемкиня, то спадає на дум-
ку, що вона пам’ятає про насильницьку депортацію 
українців Лемківщини, проте радо зустрічає схід-
них українців. Коні як тварини фізично не можуть 
сприймати пропаганду. Додамо, що помітна у сти-
лістиці геометризація, трактування тілесних партій, 
частий строго вертикальний поділ обличчя на світлу 

Іл. 15. Є. Безніско, М. Кристопчук, Б. Сойка, Б. Сорока. 
«Возз’єднання України» (фрагмент), мозаїчне панно, 
м. Львів, 1982 р. Фото: М. Скоп



1227Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

і темну частини, геометризовані прямі носи та інші 
риси дозволяють приписувати ці фігури Б. Сороці. 
Зазначені риси зустрічаються як на творах худож-
ника 1980-х рр., зокрема «Фортуна колесом кру-
титься...» 1987 р. (іл. 16) [62], «Коляда» 1985 р., 
так і у пізній творчості 2000-х рр.

Недостатньо розглянутими залишаються можливі 
причини того, чому досліджуваний твір зі стількома 
питомо українськими ознаками часто хибно ідентифі-
кується як «Дружба українського і російського наро-
дів». Перш за все, можна припустити, що державне 
замовлення могло бути надане саме на цей сюжет, а 
відповідно, так мозаїку могли офіційно називати, по-
при сюжетну невідповідність. Наприклад, в альбомі 
«Естетичне оформлення міста: із досвіду політично-
го і архітектурно-художнього оформлення Львова» 
1982 р. є згадка, що у Шевченківському районі був 
об’єкт під назвою «Дружба Народов — Великое за-
воевание Октября» [21, с. 7]. Проте, як було зга-
дано вище, у 1970— 1980-х рр. часто зустрічались 
суттєві розбіжності між замовленнями, заявленими 
ідеями і їхньою реалізацією. Тому не дивно, що ав-
тори мозаїки просто зобразили «Возз’єднання Укра-
їни» замість «Дружби народів». Така підміна мож-
лива тому, що один із іконографічних типів «Дружби 
народів», під яким маємо на увазі «Дружба україн-
ського і російського народів», має майже ідентич-
ну композиційну схему із «Возз’єднанням Захід-
ної України і УРСР». В обох варіантах це дві жіно-
чі персоніфікації в етнічних строях. Проте також це 
можна пов’язувати із тим, що обидва пропагандист-
ські наративи часто озвучувались разом. Прикла-
дом цього є уривок гімну УРСР П. Тичини: «Зем-
ля українська возз’єднана знов. / 3 братерським ро-
сійським народом у згоді...» [63, с. 17]. 

Варто уточнити, що такий спосіб репрезентації 
країн або частин країни є типовим не лише для со-
цреалізму. Персоніфікації жінок із етнічними, расо-
вими чи іншими впізнаваними атрибутами є традицій-
ними ще з Античності, а особливої популярності на-
були у XVIII—XIX ст. Так, саме жінки найчастіше 
зображають континенти, країни та інші території за 
допомогою стереотипних ознак локального населен-
ня. Крім того, зображення жінок в етнічному вбранні 
часто було зумовлене колоніальним поглядом на насе-
лення підневільних територій як на колоритне і тра-
диційне, але виключно аграрне і нерозвинуте. В кон-

тексті радянського мистецтва така етнічність також 
була маркером репрезентації України як аграрної кра-
їни [6, с. 51]. Як зазначив Л. Марущак, зображення 
саме жіночих, а не чоловічих персоніфікацій, є спосо-
бом уникання можливих асоціацій із возз’єднанням 
України під час Акту Злуки в 1919 р.

Сюжет «Возз’єднання Західної України та 
УРСР» зазвичай був локалізованим на приєднаних 
територіях і не надто поширеним. Появу його зразків 
можна пов’язувати із річницями приєднання. Нами 
було виявлено всього три зразки «Возз’єднання За-
хідної України та УРСР». Зазначимо, що всі вони в 
тій чи іншій мірі зазнають плутанини із «Дружбою 
народів». Монументальних творів в межах Льво-
ва, які би насправді відповідали сюжету «Дружба 
українського і російського народів», нами виявлено 
не було. Натомість єдине відоме нам панно «Друж-
ба народів СРСР» знаходилось на виїзді з міста по 
вул. Стрийській [21, с. 66]. За словами М. Андру-
щенка, це панно виконувалось не в монументально-
му, а в оформлювальному цеху. Тут було зображе-
но герби і жіночі персоніфікації республік у етніч-
них строях. 

Враховуючи сказане, доцільним є порівняти ви-
явлені зразки «Возз’єднання Західної України і 
УРСР», щоб виявити, наскільки унікальною є мо-
заїка на пр. Чорновола у Львові. Найперше слід зга-
дати пропагандистський плакат «Прекрасна Украї-
на — возз'єднана, єдина!» О. Юнака і В. Фатальчу-
ка, створений у 1945 р., тобто майже безпосередньо 
після приєднання (іл. 17) [64].

Іл.  16. Б.  Сорока. Фортуна колесом крутиться... (фраг-
мент), Ліногравюра, 1987 р. Фото: aksinin.com [62]



Михайло СКОП1228

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Тут зображено двох жінок, чий народний стрій, 
відтінок шкіри і риси облич ідентифікують жінку лі-
воруч як гуцулку, а жінку праворуч — як наддні-
прянку. Для більшої переконливості вони розміщені 
в алегоричному пейзажі, на першому плані якого по 
стороні наддніпрянки зображено поле стиглої пше-
ниці, а за гуцулкою — пагорби, що мають асоцію-
ватись із Карпатами. Жінки наче крокують у світле 
майбутнє, міцно стиснувши руки. Як старша сестра, 
персоніфікація Центрально-Східної України є трохи 
вищою, а також тримає прапор УРСР, який розви-
вається у них за спинами. Персоніфікація Західної 
України, натомість, радісно здіймає руку в анало-
гічному жесті, через що композиція фігур стає си-
метричною. Їхній «двоєдиний» силует із характерно 
здійнятими руками може розглядатись як відголосок 
молитовного жесту «орант», який в українській куль-
турі найбільш відомий за мозаїкою «Оранта» XI ст. 
у Софії Київській. У секуляризованому вигляді іно-
ді він зустрічається в українському монументально-
му мистецтві радянської доби. Так, найвідомішим 
зразком фігури, що простягає таким чином руки, є 
«Батьківщина-Мати» 1979—1981 рр. Проте сти-
лістика плакату є позбавлена асоціації з будь-яким 
сакральним мистецтвом, а цілком відповідає вимо-
гам типового соцреалізму зразка 1940—1950-х рр. 
Слід зазначити, що в обох випадках використання 
жесту не є криптоцитатою, а саме секуляризованим 
використанням релігійного елементу в ідеологічних 
цілях. Протилежним випадком можна вважати мо-
заїку «Квітуча Україна» Галини Зубченко і Григо-
рія Пришедька за ескізом А. Горської 1967 р., що 
знаходилась у гастрономі «Київ» у Маріуполі [15, 
с. 16]. Тут прослідковується асоціація персоніфікації 
України із християнською Орантою. Ця думка під-
силюється також стилістикою твору і трактуванням 
етнічного вбрання, у яких проглядається своєрідне 
поєднання традиційної сакральності і космізму. На 
ескізі А. Горської, проте, руки України є дещо опу-
щеними, що більше асоціює з іконографіями «По-
кров Пресвятої Богородиці» і «Покров Пресвятої 
Богородиці — Матір Милосердя». 

Мозаїка на перехресті вул. Дубенської і Соборної 
у Рівному має силует нерівного багатокутника, що 
схематично наслідує силует зображеного на тлі пра-
пора із гербом УРСР (іл. 18). Персоніфікації Захід-
ної України та Наддніпрянщини вдягнені у відповід-

Іл.  17. О.  Юнак, В.  Фатальчук. Прекрасна Україна  — 
возз'єднана, єдина! 1945 р. [64]

Іл. 18. «Возз'єднання Західної України і УРСР» м. Рівне, 
1970—1980-ті рр.



1229Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ні строї. Наддніпрянка є дещо вищою, вона покла-
ла гуцулці руку на плече, що показує її домінуюче 
становище і звання «старшої» сестри. В іншій руці 
вона тримає хліб на рушнику. Персоніфікація Захо-
ду, натомість, відвела ліву руку, показуючи нею вниз, 
можливо — на возз’єднану українську землю.

Панно, що знаходилось на сучасній вул. П. До-
рошенка, 6 у Львові, за словами М. Андрущенка, 
було створене за ескізом і під художнім наглядом Іва-
на Скобала. Виклали мозаїку Герман Царгородцев 
з іншим членом бригади в 1960—1970-х рр. Ком-
позиція твору є суттєво відмінною від мозаїки на 
пр. Чорновола (іл. 19) [65]. На тлі прапора СРСР 
та п’ятнадцяти республік, розміщених по боках, тут 
було зображено персоніфікації Центрально-Східної 
та Західної України, яких зводить росіянка у сара-
фані і з косою. Ієрархія персоніфікацій тут також є 
виразною. Так найвищою є статична персоніфікація 
росії, а найнижчою є Західна Україна. Жести є про-
мовистими: витягнутою правою рукою росіянка три-
має наддніпрянку між плечем і шиєю. Жест вигля-
дає домінуючим і навіть дещо агресивним. Це під-
силюється слабким рухом правої руки наддніпрянки, 
яка чи то хоче зняти російську руку, чи то торкну-
тись її. Західна Україна, натомість, зображена у на-
півкроці до своєї «сестри». Також вона береться за 
її долоню обома руками, показуючи велике бажан-
ня доєднатись. Спільною рисою всіх трьох мозаїк є 
те, що Центрально-Східна Україна завжди зобра-
жена ліворуч, а Західна Україна — праворуч, що, 
як згадувалось раніше, можна пояснити геральдич-
ною ієрархією. 

Проте не лише зріст і жести виявляють ієрархію 
на цих творах. Так в обох випадках персоніфікація 
Центрально-Східної України є у високих чобітках, 
а Західної — у постолах і онучих, що виглядають 
значно архаїчніше і відсталіше. В цьому контексті 
цікавим є те, що на мозаїці на пр. Чорновола Захід-
на Україна є у білих туфельках на каблуку, що, хоч і 
мають схожий силует, як у чобітків Наддніпрянщи-
ни, все ж, виглядають суттєво елегантніше і сучас-
ніше, натякаючи на ледь помітну, але наявну куль-
турну перевагу. 

На основі аналізу розглянутих пам’яток можна 
сказати, що сюжет «Возз’єднання Західної Украї-
ни з УРСР» в образі жіночих персоніфікацій на тлі 
прапора УРСР кристалізується у сформовану іко-

нографію уже в 1945 р. Саме у такому вигляді вона, 
імовірно, виникла як похідна від «Дружби народів» 
Проаналізовані зразки мозаїчних панно свідчать 
про певну варіативність, яка, проте, не виходить за 
межі типової, у певному сенсі «канонічної» репре-
зентації. Мозаїчне панно «Возз’єднання України» 
на пр. Чорновола, натомість, переймає лише осно-
вні композиційні елементи, беручи за основу тради-
ції українського сакрального мистецтва і твори укра-
їнських митців I пол. XX ст.

Висновки. Отже, мозаїка Є. Безніска, М. Крис-
топчука, Б. Сойки і Б. Сороки виходить за рам-
ки типового сюжету та пропагандистської радян-
ської іконографії «Возз’єднання Західної України з 
УРСР». За допомогою художніх виражальних за-
собів і семантичних протиставлень структура тво-
ру чітко диференціює Україну як вічну сяючу духо-
вність і радянщину як монохромне матеріалістич-
не обрамлення, що не може її поглинути. Стиль, у 
якому виконано фігури України, прямо наслідує мо-
заїки Софії Київської, асоціюючи їх із Богороди-
цею Орантою. Символіка, закладена у зображен-
ні яблуні, відображає як дохристиянські віруван-
ня, так і християнську іконографію «Розп’яття на 
Дереві життя». Крона, що нагадує жовто-блакитне 
серце, свідчить про любов до України і віру у май-
бутню Незалежність. Помітним є натхнення бой-
чукізмом, зокрема твором Т. Бойчука «Жінки біля 
яблуні», а також твором «Стрітення двох Україн» 

Іл. 19. І. Скобало. Возз'єднання Західної України і УРСР, 
м. Львів, 1960—1970-ті рр. Фото: Центральний державний 
кінофотофоноархів України імені Г.С. Пшеничного [65]



Михайло СКОП1230

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

О. Кульчицької, у якому алегорично за допомогою 
іконографії «Зустріч Марії і Єлизавети» зображе-
но віру у Соборність. Тому, попри сувору радянську 
цензуру, за допомогою криптоцитат авторам вда-
лось створити панно, яке є зразком нонконформіз-
му і продовження традицій українського сакраль-
ного мистецтва, а отже, може вважатись закодова-
ним маніфестом Возз’єднаної України.

1.	 Аджавенко  Н. Урзуфская мозаика. К 40-летию со-
здания мозаичного панно Л.Н. Кузминкова «Празд-
ник урожая». Вечерний Мариуполь: газета о Мари-
уполе и мариупольцах. 2008. № 11 (221).

2.	 Скляренко  Г. Концепція М.  Бойчука та особливості 
українського модернізму. Народна творчість та ет-
нологія. 2024. № 1 (401). С. 27—33.

3.	 Петрова І., Хромова О. Монументальне мистецтво як 
засіб конструювання історичної пам’яті в радянській 
Україні. СХІД. 2022. № 3 (1). Складні проблеми іс-
торичної пам’яті в філософських та історичних 
інтерпретаціях. С. 47—52.

4.	 Петрова О. Від нормативності до творчого плюраліз-
му. Живопис  60—80-х ХХ  століття. Третє Око: 
мистецькі студії. Київ: Фенікс, 2015. С. 17—32.

5.	 Ложкіна  А. Перманентна революція. Мистецтво 
України ХХ — початку ХХІ ст. Київ: ArtHuss, 2019. 
544 c.

6.	 Нікіфоров  Є., Байцим  П. Чипси: Українські наївні 
мозаїки  1950—90. Харків: IST Publishing, 2024. 
190 с.

7.	 Скляренко Г. Матеріали до історії: Монументально-
декоративне мистецтво України другої половини 
ХХ  століття. URL: https://sovietmosaicsinukraine.
org/media/uploads/text/Stynopis_G._Sklyarenko_
MDArt_Stinopis_Galina_Sklyarenko_MDArt.pdf (дата 
зв. 15.05.2025).

8.	 Віняр  Г., Шпачук  Л. Словник новотворів україн-
ської мови кінця ХХ століття. Кривий Ріг, 2002. 
Вип. 2. 180 с.

9.	 Демчук Р. Храмова свідомість у структуруванні мне-
мотопів ідентичности. Shapes of culture. 2015. Т.  12. 
Теорія та історія культури С. 346—355.

10.	 Смирна  Л. Століття нонконформізму в україн-
ському візуальному мистецтві: Монографія. Інсти-
тут проблем сучасного мистецтва НАМ України. Київ: 
Фенікс, 2017. 480 с.

11.	 Тарнашинська Б. Плеяда нескорених: Алла Горська. 
Опанас Заливаха. Віктор Зарецький. Галина Сев-
рук. Людмила Семикіна. Бібліограф-упоряд. М. Лу
к'яненко. М-во культури України, ДЗ «Нац. парлам. 
б-ка України». Київ, 2011. 200  с. Шістдесятництво: 
профілі на тлі покоління. Вип. 13.

12.	 Дроздов  В. Проблеми радянської монументальної 
пропаганди на західноукраїнських землях у 1944—

1953  рр. Науковий вісник Ужгородського універси-
тету, серія «Історія». 2023. № 2 (49). С. 39—48.

13.	 Нікіфоров Є., Герман Л., Балашова О. Decommunized: 
Ukrainian Soviet Mosaics. Київ: Основи, 2017. 256 с.

14.	 Петрова І. Мозаїки Вінниці: історико-мистецький 
нарис. Упор.  Анастасія Стовпець. Вінниця: Твори, 
2021. 196 с.

15.	 Чернов  О., Іванов  С. Усі відтінки Маріупольських 
мозаїк. Маріуполь: Видавничий будинок Мелітополь-
ської міської друкарні, 2020. 64 с.: іл.

16.	 Алла Горська. Артмонографія. Упоряд.  А.  Яцков-
ська. Київ: Родовід, 2024. 376 с.

17.	 Іван-Валентин Задорожний. Каталог виставки 
творів. Київ: Спілка художників України, 1991. 36 с.

18.	 Іван-Валентин Задорожний. Альбом творів ху-
дожника: альбом. Авт. вступ. ст.  І. Міщенко. Київ: 
Софія-А, 2017. 319 с.

19.	 Історія українського мистецтва: у 6-х т. Т. 5. Ра-
дянське мистецтво 1917—1941  років. Київ: УРЕ, 
1967. 479 с.

20.	 Історія українського мистецтва: у 6-х т. Т. 6. Ра-
дянське мистецтво 1941—1967  років. Київ: УРЕ, 
1968. 451 с.

21.	 Эстетическое оформление города: из опыта поли-
тического и архитектурно-художественного оформ-
ления Львова. Ю. Скрипченко, О. Гладуш, А. Огра-
нович, А. Хохулин. Київ: Будівельник, 1982. С. 152.

22.	 Монументальне та декоративне мистецтво в архі-
тектурі України. Київ: Будівельник, 1975. 96 с.

23.	 Белічко Ю. Українське радянське мистецтво періоду 
громадянської війни. Київ: Мистецтво, 1980. 181 с.

24.	 Державний музей українського народного декора-
тивного мистецтва УРСР: альбом. Упор. Н. Рос-
сошинська. Київ: Мистецтво, 1983. 407 c.

25.	 Українське народне мистецтво. Тканини та вишив-
ки. Упоряд. Н. Манучарова. Київ: Держ. видав. об-
раз. мист. і муз. літ. УРСР, 1960. 403 с.

26.	 Шеменьова Ю., Овчаренко О. Мистецтво Михайла 
Бойчука у процесі формування національної свідомості 
українців на початку XX століття. Актуальнi питан-
ня гуманiтарних наук. 2021. Вип 35. Т. 6. С. 39—
44.

27.	 Коваль І. Вплив бойчукістської школи на формування 
більшовицької візуальної пропаганди. Етнічна істо-
рія народів Європи: збірник наукових праць. Київ, 
2025. Вип. 75. С. 99—108.

28.	 Бенях  Н. Львівський період у творчості Михайла 
Бойчука 1910—1914 рр. (дис. кандидата мистецтвоз-
навчих наук: 17.00.05). Львів, 2018. 285 с.

29.	 Єкельчик  С. Імперія пам’яті. Російсько-українські 
стосунки в радянській історичній уяві. Київ: Крити-
ка, 2008. 304 с.

30.	 Піддубна  Н. Композиційні принципи застосування 
мозаїчних творів в архітектурі Львова кінця ХІХ — 
початку ХХІ століття. (дис. кандидата архітекту-
ри: 18.00.01). Львів, 2018. 340 с.



1231Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

31.	 Зубко Л. Богдан Сойка — творчий шлях митця. На-
родознавчі зошити. 2011. №  6  (102). С.  1040—
1045. 

32.	 Волощак  Ю. Богдан Сойка. In memoriam. Zbruč. 
2018. URL: https://zbruc.eu/node/80309 (дата зв. 
15.05.2025).

33.	 Павлишин  Н. «Богдан Сойка. Художник із Яно-
ва» — творчий шлях надзвичайного таланту. Фо-
тографії старого Львова. 2018.  URL: https://photo-
lviv.in.ua/bogdan-soyka-hudozhnik-iz-yanova-tvorchiy-
shlyah-nadzvichaynogo-talantu/ (дата зв. 15.05.2025).

34.	 Богдан Сойка: каталог виставки. Львів: Кичма, 
2018. 88 с.

35.	 Гріщенко О. Євген Безніско: штрихи до творчого пор-
трету. Вісник ХДАДМ. 2009. № 2. С. 32—41.

36.	 Безніско Євген Іванович. Довідник членів Національ-
ної спілки художників України. Київ. 2003. С. 314.

37.	 Романів  О. Кристопчук Микола Антонович. Енци-
клопедія Сучасної України. Київ: Інститут енцикло-
педичних досліджень НАН України, 2014. URL: 
https://esu.com.ua/article-1612 (дата зв.15.05.2025).

38.	 Яців Р. Радість творення. Вільна Україна. 1984.
39.	 Неборак  В. Богдан Сорока, оповідач історій. URL: 

https://zbruc.eu/node/26009 (дата зв.15.05.2025).
40.	 Ваврух М. Графічне мистецтво Богдана Сороки. На-

родознавчі зошити. 2008. № 1—2. С. 134—139.
41.	 Клочко Д. Секретна мова українських мозаїк: Лек-

ція. Я — Галерея. Львів, 2025. 9 березня.
42.	 «Слава Україні!» в метро. URL: https://was.media/

microformats/slava-ukraine-v-metro/ (дата зв.15.05.2025).
43.	 Денисяка О. Мозаїку на просп. Чорновола перенесуть 

та збережуть. URL: https://portal.lviv.ua/news/2024/ 
04/25/mozaiku-na-prosp-chornovola-perenesut-ta-
zberezhut (дата зв.15.05.2025).

44.	 Жеребецька О. Творчість Миколи Андрущенка дру-
гої пол. ХX — поч. ХXI століття. Науковий вісник 
Закарпатського художнього інституту. Ужгород: 
Закарпат. акад. мистец., 2012. № 2. С. 79—83.

45.	 Ваврух М. Графічне мистецтво Богдана Сороки. На-
родознавчі зошити. 2008. № 1—2. С. 134—139.

46.	 Садловська  К. Інститут Нацпам'яті пропонує де-
монтувати мозаїку «Дружба народів» у Львові. 
URL: https://suspilne.media/lviv/62071-instituti-nacpama
ti-proponue-demontuvati-mozaiku-druzba-narodiv-u-lvovi/ 
(дата зв.15.05.2025).

47.	 Лесів  Т. Іконопис Галичини кінця ХІХ  — початку 
ХХІ століття: художній образ і теоретичний дис-
курс. Дис. канд. мистецтвознавства: 17.00.05. Львів-
ська національна академія мистецтв. Львів, 2021. 392 с.

48.	 Косміна О. Особливості керсетки з Київщини. URL: 
https://localhistory.org.ua/rubrics/strii/kersetki-
kiyivshchini/ (дата зв.15.05.2025).

49.	Костишина М. Український народний костюм Пів-
нічної Буковини: традиції і сучасність. Науково-
дослідний центр буковинознавства. Чернівці: Рута, 
1996. 191 с.

50.	 Богдан Сойка. Весна. Санаторій Пролісок, Мор-
шин. URL: https://sovietmosaicsinukraine.org/ua/mosa
ic/743 (дата зв.15.05.2025).

51.	 Корнієнко А. Мозаїку відомого художника знайшли в 
сараї на Черкащині. 2020. URL: https://suspilne.media/
cherkasy/80915-prolezala-30-rokiv-u-sarai-na-cerkasini-
znajsli-avtora-zabutoi-mozaiki/ (дата зв. 15.05.2025).

52.	 Микола Кристопчук. Софія Київська, 1987 р. URL: 
https://art.lviv-online.com/mykola-krystopchuk/ (дата 
зв.15.05.2025).

53.	 Розпрощався козак зі своєю ріднею. URL: https://www.
pisni.org.ua/songs/2374010.html (дата зв. 15.05.2025).

54.	 Киевская Псалтирь 1397 года из Государственной Пу-
бличной библиотеки имени М.Е. Салтыкова-Щедрина 
в Ленинграде. Т. 1. Москва: Искусство. 1978. 171 с. 
URL: https://www.icon.org.ua/gallerys/the-meeting-of-
mary-and-elizabeth/#gallery-1 (дата зв.15.05.2025).

55.	 Андрійовська А. Літопис українського народу в гра-
фіці Олени Кульчицької. Вісник Львівської націо-
нальної академії мистецтв. 2016. Вип. 30. С. 383—
394.

56.	 Гощіцька  Т. Символ дерева у світових міфологіях та 
міфологема світового дерева (у порівняльному контек-
сті та на прикладі традиційної культури українських 
карпат. Народознавчі зошити. 2019. №  3  (147). 
С. 622—640.

57.	 Історія українського мистецтва: у 5 т. Т. 5: Мисте-
цтво XX століття. Київ: ІМФЕ ім. М.Т. Рильського 
НАН України. 2007. 1047 c.

58.	 Стежками предків: Любачівський повіт. Путівник. 
Стрий: Видавничий дім «Укрпол», 2019. 200 с. URL: 
https://fliphtml5.com/ofgmi/alws/Стежками_пред
ків%3A_Любачівський_повіт._Путівник/ (дата зв. 15.05. 
2025).

59.	 Зачаття праведною Анною Пресвятої Богородиці. 
Поч.  XVIII  ст. ц.  Святої Параскеви, с.  Радруж, 
Польща. Фото: М. Скоп. URL: https://www.icon.org.
ua/gallerys/conception-of-the-most-holy-theotokos-by-
saint-anna/#gallery-8 (дата зв.15.05.2025).

60.	Куєвда  В. Міфологічні джерела української етно-
культурної моделі: психологічний аспект. Донецьк: 
Український культурологічний центр, Донецьке відді-
лення НТШ, 2007. 264 с.

61.	 Український народний одяг. Торонто, Філадельфія: 
Світ. Федерація Укр. Жіночих Орг., Коміс. нар. мис-
тецтва, 1992. 311 с. URL: https://irbis-nbuv.gov.ua/cgi 
bin/ua/elib.exe?Z21ID=&I21DBN=UKRLIB&P21D
BN=UKRLIB&S21STN=1&S21REF=10&S21FMT
=online_book&C21COM=S&S21CNR=20&S21P01=
0&S21P02=0&S21P03=FF=&S21STR=ukr0002753 
(дата зв.15.05.2025).

62.	 Богдан Сорока. Фортуна колесом крутиться... Лі-
ногравюра. 1987. URL: https://www.aksinin.com/art-
milieu/36/36-24/ (дата зв.15.05.2025).

63.	 Культурне будівництво в Українській РСР: най-
важливіші рішення комун. партії і рад. уряду: 



Михайло СКОП1232

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

1917—1960 рр.: зб. документів: в 2 т. Т. 2: Червень  
1941  — 1960   рр. Київ: Держ. вид-во політ. літ. 
УРСР, 1961. 665 с.

64.	Юнак  О., Фатальчук  В. Прекрасна Україна  — 
возз’єднана, єдина! 1945 р. Украинская ССР в Вели-
кой Отечественной войне Советского Союза 
1941—1945 гг.: в 3 томах. Київ: Политиздат, 1975. 
544  +  512  +  464  с. URL: https://violity.com/
ua/112694597-ukrainskaya-ssr-vo-velikoj-otechestvennoj-
vojne-3-toma (дата зв. 15.05.2025).

65.	 Перспектива вулиці Дорошенка та декоративне 
панно на торці будинку. Центр міської історії. URL: 
https://uma.lvivcenter.org/uk/photos/1801 (дата зв. 
15.05.2025).

REFERENCES
Adzhavenko, N. (2008). Urzuf mosaic. On the 40th anniver-

sary of L.N. Kuzminkov’s Harvest Festival mosaic panel. 
Vecherniy Mariupol: Newspaper about Mariupol and Mar-
iupolites, 11 (221) [in Russian].

Skliarenko, H. (2024). Сoncept of M. BOICHUK and the 
Features of Ukrainian MODERNISM. Folk Art and Eth-
nology, 1 (401), 27—33. DOI: https://doi.org/10.15407/
nte2024.01.027 [in Ukrainian].

Petrova, I., & Khromova, O. (2022). Monumental art as a means 
of constructing historical memory in Soviet Ukraine. Skh-
id, 3 (1), 47—52. DOI: https://doi.org/10.21847/1728-
9343.2022.3(1).271713 [in Ukrainian].

Petrova, O. (2015). From normativity to creative pluralism: 
Painting of the 1960s—1980s. Tretie oko: Mystetski stu-
dii (Pp. 17—32). Kyiv: Feniks [in Ukrainian].

Lozhkina, A. (2019). Permanent revolution: Ukrainian art 
of the 20th  — early 21st  century. Kyiv: ArtHuss [in 
Ukrainian].

Nikiforov, Ye., & Baitsym, P. (2024). Chips: Ukrainian na-
ive mosaics of 1950—1990. Kharkiv: IST Publishing [in 
Ukrainian].

Sklyarenko, H. (n.  d.). Materials on the history: Monu-
mental and decorative art of Ukraine in the second half 
of the 20th century. Retrieved from: https://sovietmosa-
icsinukraine.org/media/uploads/text/Stynopis_G._Skl-
yarenko_MDArt_Stinopis_Galina_Sklyarenko_MDArt.
pdf [in Ukrainian].

Vyniar, H., & Shpachuk, L. (2002). Dictionary of neologisms 
of the Ukrainian language at the end of the 20th century 
(Issue 2). Kryvyi Rih [in Ukrainian].

Demchuk, R. (2015). Temple consciousness in structuring the 
mnemotopes of identity. Shapes of Culture, 12, 346—355 
[in Ukrainian].

Smyrna, L. (2017). A century of nonconformism in Ukraini-
an visual art: Monograph. Institute of Contemporary Art 
Problems of the National Academy of Arts of Ukraine. 
Kyiv: Feniks [in Ukrainian].

Tarnashynska, B., & Lukianenko, M. (Ed.). (2011). The gene-
ration of the unbroken: Alla Horska, Opanas Zalivakha, Vik-
tor Zaretskyi, Halyna Sevriuk, Liudmyla Semykina. Minis-

try of Culture of Ukraine; National Parliamentary Library 
of Ukraine. Shistdesiatnytstvo: Profili na tli pokolinnia, 13, 
200 [in Ukrainian].

Drozdov, V. (2023). Problems of Soviet monumental propa-
ganda in Western Ukrainian lands in 1944—1953. Nauk-
ovyi visnyk Uzhhorodskoho universytetu. Seriia «Istoriia», 
2 (49), 39—48. DOI: https://doi.org/10.24144/2523-
4498.2(49).2023.290335 [in Ukrainian].

Nikiforov, Ye., Herman, L., & Balashova, O. (2017). De-
communized: Ukrainian Soviet mosaics. Kyiv: Osnovy [in 
Ukrainian].

Petrova, I., & Stovpets, A. (Ed.). (2021). Mosaics of Vin-
nytsia: Historical and artistic essay. Vinnytsia: Tvory [in 
Ukrainian].

Chernov, O., & Ivanov, S. (2020). All shades of Mariupol 
mosaics. Mariupol: Vydavnychyi dim Melitopolskoi miskoï 
drukarni [in Ukrainian].

Horska, A., & Yatskovska, A. (Ed.). (2024). Art monograph. 
Kyiv: Rodovid [in Ukrainian].

Zadrozhnnyi, I.-V. (1991). Catalogue of the artist’s exhibition 
works. Kyiv: Spilka khudozhnykiv Ukrainy [in Ukrainian].

Zadrozhnnyi, I.-V., & Mishchenko, I. (2017). Album of the 
artist’s works. Kyiv: Sofiia-A. [in Ukrainian].

(1967). History of Ukrainian art: in 6 vol. (Vol. 5: Soviet art 
of 1917—1941). Kyiv: Ukrainian Soviet Encyclopedia [in 
Ukrainian].

(1968). History of Ukrainian art: in 6 vol. (Vol. 6: Soviet art 
of 1941—1967). Kyiv: Ukrainian Soviet Encyclopedia [in 
Ukrainian].

Skrypchenko, Yu., Hladush, O., Ohranovych, A., & Khokhu-
lyn, A. (1982). Aesthetic design of the city: From the ex-
perience of political and architectural-artistic design of Lviv. 
Kyiv: Budivelnyk [in Ukrainian].

(1975). Monumental and decorative art in the architecture of 
Ukraine. Kyiv: Budivelnyk [in Ukrainian].

Belichko, Yu. (1980). Ukrainian Soviet art during the Civil War. 
Kyiv: Mystetstvo [in Ukrainian].

Rossoshynska, N. (Ed.). (1983). State Museum of Ukraini-
an Folk Decorative Art of the Ukrainian SSR: Album. Kyiv: 
Mystetstvo [in Ukrainian].

Manucharova, N. (Ed.). (1960). Ukrainian folk art. Tex-
tiles and embroidery. Kyiv: Derzhavne vydavnytstvo obra-
zotvorchoï mystetskoï i muzychnoyi literatury URSR [in 
Ukrainian].

Shemenova, Yu., & Ovcharenko, O. (2021). The art of Myk
hailo Boichuk in the process of forming the national conscious-
ness of Ukrainians in the early 20th century. Aktualni pytan-
nia humanitarnykh nauk, 35 (6), 39—44. DOI: https://
doi.org/10.24919/2308-4863/35-6-6 [in Ukrainian].

Koval, I. (2025). The influence of the Boichukist school on 
the formation of Bolshevik visual propaganda. Etnichna is-
toriia narodiv Yevropy, 75, 99—108. DOI: https://doi.
org/10.17721/2518-1270.2025.75.13 [in Ukrainian].

Beniakh, N. (2018). The Lviv period in the work of Mykhailo 
Boichuk, 1910—1914 (PhD dissertation in Art History, 
17.00.05). Lviv [in Ukrainian].



1233Ознаки нонконформізму в іконології та криптоцитатах мозаїки «Возз’єднання України» Є. Безніска…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Yekelchyk, S. (2008). Empire of memory: Russian-Ukraini-
an relations in Soviet historical imagination. Kyiv: Kryty-
ka [in Ukrainian].

Piddubna, N. (2018). Compositional principles of using mosaic 
works in the architecture of Lviv from the late 19th to the early 
21st century (PhD dissertation in Architecture, 18.00.01). 
Lviv [in Ukrainian].

Zubko, L. (2011). Bohdan Soika  — The artist’s creative 
path. Ethnology notebooks, 6  (102), 1040—1045 [in 
Ukrainian].

Voloshchak, Yu. (2018). Bohdan Soika. In memoriam. Zbruc. 
Retrieved from: https://zbruc.eu/node/80309 (accessed 
May 15, 2025) [in Ukrainian].

Pavlyshyn, N. (2018). «Bohdan Soika. An artist from Ya-
niv»  — The creative path of an extraordinary talent. Fo-
tohrafii Staroho Lvova. Retrieved from: https://photo-
lviv.in.ua/bogdan-soyka-hudozhnik-iz-yanova-tvorchiy-sh-
lyah-nadzvichaynogo-talantu/ (accessed May 15, 2025) 
[in Ukrainian].

(2018). Bohdan Soika: Exhibition catalogue Lviv: FOP Kych-
ma [in Ukrainian].

Hrishchenko, O. (2009). Yevhen Beznisko: Strokes to a creative 
portrait. Visnyk KhDADM, 2, 32—41 [in Ukrainian].

(2003). Yevhen Ivanovych Beznisko. Directory of members of 
the National Union of Artists of Ukraine (P. 314). Kyiv [in 
Ukrainian].

Romaniv, O. (2014). Krychtopchuk Mykola Antonovych. En-
cyclopedia of Modern Ukraine. Kyiv: Institute of Encyclo-
pedic Research of the NAS of Ukraine. Retrieved from: 
https://esu.com.ua/article-1612 (accessed May 15, 2025) 
[in Ukrainian].

Yatsiv, R. (1984, August 22). The joy of creation. Vilna Ukrai-
na [in Ukrainian].

Neborak, V. (n.  d.). Bohdan Soroka, storyteller of histories. 
Zbruc. Retrieved from: https://zbruc.eu/node/26009 (ac-
cessed May 15, 2025) [in Ukrainian].

Vavrukh, M. (2008). Graphic art of Bohdan Soroka. Ethnolo-
gy notebooks, 1—2, 134—139 [in Ukrainian].

Klochko, D. (2025, March 9). The secret language of Ukrainian 
mosaics (Lecture). Ya Gallery. Lviv [in Ukrainian].

«Glory to Ukraine!» in the metro. (n.  d.). Retrieved from: 
https://was.media/microformats/slava-ukraine-v-metro/ 
(accessed May 15, 2025) [in Ukrainian].

Denysiaka, O. (2024, April 25). The mosaic on Chornovil Av-
enue will be relocated and preserved. Retrieved from: https://
portal.lviv.ua/news/2024/04/25/mozaiku-na-prosp-chor-
novola-perenesut-ta-zberezhut (accessed May  15, 2025) 
[in Ukrainian].

Zherebetska, O. (2012). The work of Mykola Andrushchen-
ko in the second half of the 20th — early 21st century. Sci-
entific Bulletin of the Transcarpathian Art Institute, 2, 79—
83 [in Ukrainian].

Vavrukh, M. (2008). Graphic art of Bohdan Soroka. Ethnolo-
gy notebooks, 1—2, 134—139 [in Ukrainian].

Sadlovska, K. (2020). The Institute of National Remem-
brance proposes to dismantle the «Friendship of Peoples» 

mosaic in Lviv. Retrieved from: https://suspilne.media/
lviv/62071-instituti-nacpamati-proponue-demontuvati-mo-
zaiku-druzba-narodiv-u-lvovi/ (accessed May  15, 2025) 
[in Ukrainian].

Lesiv, T. (2021). Icon painting of Halychyna from the late 19th 
to early 21st century: Artistic image and theoretical discourse 
(PhD dissertation in Art History, 17.00.05). Lviv: Lviv 
National Academy of Arts [in Ukrainian].

Kosmina, O. (n. d.). Features of the «kersetka» from Kyiv re-
gion. Retrieved from: https://localhistory.org.ua/rubrics/
strii/kersetki-kiyivshchini/ (accessed May  15, 2025) [in 
Ukrainian].

Kostyshyna, M. (1996). Ukrainian folk costume of Northern 
Bukovyna: Traditions and modernity. Chernivtsi: Ruta [in 
Ukrainian].

Bohdan Soika. Spring. Prolisok Sanatorium, Morshyn. (n. d.). 
Retrieved from: https://sovietmosaicsinukraine.org/ua/mo
saic/743 (accessed May 15, 2025) [in Ukrainian].

Korniienko, A. (2020). A mosaic by a famous artist was found 
in a shed in Cherkasy region. Retrieved from: https://sus-
pilne.media/cherkasy/80915-prolezala-30-rokiv-u-sarai-na-
cerkasini-znajsli-avtora-zabutoi-mozaiki/ (accessed May 15, 
2025) [in Ukrainian].

Mykola Krystopchuk. Saint Sophia of Kyiv, 1987. (n. d.). Re-
trieved from: https://art.lviv-online.com/mykola-krystop-
chuk/ (accessed May 15, 2025) [in Ukrainian].

The Cossack said farewell to his kin. (n. d.). Retrieved from: 
https://www.pisni.org.ua/songs/2374010.html (accessed 
May 15, 2025) [in Ukrainian].

(1978). Kyiv Psalter of  1397 from the State Public Library 
named after M.E. Saltykov-Shchedrin in Leningrad (Vol. 1). 
Moscow: Iskusstvo [in Russian].

Andriivska, A. (2016). The chronicle of the Ukrainian people in 
the graphics of Olena Kulchytska. Visnyk Lvivskoi natsional-
noi akademii mystetstv, 30, 383—394 [in Ukrainian].

Hoshchitska, T. (2019). The symbol of the tree in world my-
thologies and the mythologem of the world tree (in com-
parative context and using the example of traditional cul-
ture of the Ukrainian Carpathians). Ethnology notebooks, 
3  (147), 622—640. DOI: https://doi.org/10.15407/
NZ2019.03.622 [in Ukrainian].

(2007). History of Ukrainian art: in 5 vol. Art of the 20th cen-
tury (Vol. 5). Kyiv: M.T. Rylskyi Institute of Art Stud-
ies, Folklore and Ethnology of the NAS of Ukraine [in 
Ukrainian].

(2019). In the footsteps of ancestors: Liubachiv district. Guidebook. 
Stryi: Ukrpol Publishing House. Retrieved from: https://
fliphtml5.com/ofgmi/alws/Стежками_предків%3A_
Любачівський_повіт._Путівник/ (accessed May 15, 2025) 
[in Ukrainian].

The Conception of the Righteous Anna of the Most Holy Theot-
okos. Early 18th century. Church of Saint Paraskeva, Radruzh 
village, Poland. Photo by M. Skop. Retrieved from: https://
www.icon.org.ua/gallerys/conception-of-the-most-holy-theot-
okos-by-saint-anna/#gallery-8 (accessed May 15, 2025) 
[in Ukrainian].



Михайло СКОП1234

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Kuevda, V. (2007). Mythological sources of the Ukrainian eth-
no-cultural model: A psychological aspect. Donetsk: Ukraini-
an Culturological Center; Donetsk Branch of the Shevchen-
ko Scientific Society [in Ukrainian].

(1992). Ukrainian folk clothing. Toronto; Philadelphia: World 
Federation of Ukrainian Women’s Organizations; Com-
mission of Folk Art. Retrieved from: https://irbis-nbuv.
gov.ua/cgi-bin/ua/elib.exe?Z21ID=&I21DBN=UK
RLIB&P21DBN=UKRLIB&S21STN=1&S21RE
F=10&S21FMT=online_book&C21COM=S&S21
CNR=20&S21P01=0&S21P02=0&S21P03=FF=
&S21STR=ukr0002753 (accessed May 15, 2025) [in 
Ukrainian].

Soroka, B. (1987). Fortune turns the wheel... (Linocut). Re-
trieved from: https://www.aksinin.com/art-milieu/36/36-
24/ (accessed May 15, 2025) [in Ukrainian].

(1961). Cultural development in the Ukrainian SSR: Key deci-
sions of the Communist Party and Soviet government: 1917—
1960: Collection of documents: in 2 vol. (Vol. 2: June 1941—
1960). Kyiv: State Publishing House of Political Literature 
of the Ukrainian SSR [in Ukrainian].

Yunak, O., & Fatalchuk, V. (1975). Beautiful Ukraine — 
reunited, united! 1945. In: The Ukrainian SSR in the 
Great Patriotic War of the Soviet Union 1941—1945 
(Vol. 1—3). Kyiv: Politizdat. Retrieved from: https://
violity.com/ua/112694597-ukrainskaya-ssr-vo-velikoj-
otechestvennoj-vojne-3-toma (accessed May  15, 2025) 
[in Russian].

Perspective of Doroshenka Street and decorative panel on the end 
wall of the building. (n.  d.). Center for Urban History. 
Retrieved from: https://uma.lvivcenter.org/uk/photos/1801 
(accessed May 15, 2025) [in Ukrainian].


