
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ВТРАЧЕНИЙ ДІМ  
ЯК ОСЕРДЯ ПАМ’ЯТІ  

В НАРОДНІЙ ПРОЗІ 
ПЕРЕСЕЛЕНЦІВ ІЗ ЗОНИ 

ЕКОЛОГІЧНОГО ЛИХА  
(ЗА МАТЕРІАЛАМИ ЗАПИСІВ 

ВАСИЛЯ СОКОЛА)

Галина КОВАЛЬ
ORCID ID: https://orcid.org/000-0002-2998-2357

докторка філологічних наук,
в. о. завідувача відділу фольклористики,
Інститут народознавства НАН України,

проспект Свободи, 15, 79000, м. Львів, Україна,
e-mail: galyna.kov@gmail.com

УДК 398.21:624[:314.151(477.41)1996/1999
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.05.1258

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

Розглянуто фольклорну прозу чорнобильських пересе-
ленців як важливе джерело дослідження народної пам’яті. 
У центрі уваги — записи усних оповідань, які здійснив Ва-
силь Сокіл у  1996, 1998—1999 рр. від людей, вимуше-
но відірваних від рідної землі після катастрофи на Чорно-
бильській АЕС. Метою дослідження є введення до нау-
кового обігу раніше неопублікованих фольклорних текстів, 
що відображають досвід переселення, а також осмислення 
їхнього змісту. Тексти належать до жанру неказкової про-
зи, для якої властиві конкретність, емоційність, імпровіза-
ція, стереотипізація й тенденція до узагальнення. Особли-
вого значення набувають оповідання-меморати, у яких від-
бито трагічні події вигнання та втрати дому. В оповіданнях 
простежуються ключові теми: раптовість і дезінформація 
під час евакуації («на три дні»), втрати та прощання з до-
мом, ілюзія тимчасовості, екзистенційна прив’язаність до 
землі. Проаналізовано роль сну як специфічної фольклор-
ної форми, що виступає каналом зв’язку зі зруйнованим 
світом. Сон про церкву у рідному селі, зафіксований у за-
писах, розглядається як метафора духовної пустки та вод-
ночас пам’яті, що «живе/цвіте» всупереч втраті. Методо-
логія статті ґрунтується на системно-історичному підході 
та методах аналітичної інтерпретації.

Ключові слова: фольклорна проза, чорнобильські пере-
селенці, усна історія, образ дому і села, сон у народній тра-
диції, пам’ять, вигнання.

Halyna KOVAL
ORCID ID: https://orcid.org/000-0002-2998-2357
Doctor of Philology,
Acting Head of the Department of Folklore Studies,
Institute of Ethnology, NAS of Ukraine,
15, Svobody Avenue, 79000, Lviv, Ukraine,
e-mail: galyna.kov@gmail.com

THE LOST HOME AS THE CORE  
OF MEMORY OF RESETTLERS  
FROM THE ECOLOGICAL DISASTER ZONE 
(BASED ON VASYL SOKIL’S RECORDS)

The article examines the folklore prose of Chornobyl reset-
tlers as an important source for collective memory research. In 
the centre, there are the records of the oral narratives made by 
Vasyl Sokil in 1996 and 1998—1999 from the people forcibly 
displaced from their native land after the Chornobyl nuclear 
disaster. The aim of the research is to introduce previously un-
published folklore texts reflecting the experience of resettlement 
into scholarly circulation, as well as to interpret their content. 
The texts belong to the genre of non-fairytale prose, character-
ised by concreteness, emotionality, improvisation, stereotyping, 
and a tendency toward generalisation. The memorates that re-
flect the tragic events of exile and the loss of home acquire spe-
cial significance. The key topics can be traced through the nar-
ratives: suddenness and disinformation during the evacuation 
(«for three days»), losses and farewells to home, the illusion of 
temporariness, and existential attachment to the land. The role 
of the dream as a specific folkloric form that serves as a channel 
of connection with the destroyed world is analysed. A dream 
about the church in the home village, documented in the re-
cordings, is interpreted as a metaphor of spiritual emptiness 
and, at the same time, as a memory that «lives/blooms» de-
spite the loss. The inclusion of materials such as traditional 
19th — early 20th-century dreambooks, studies by M. Dra-
homanov, V. Hnatiuk, I. Franko, F. Kolessa, O. Potebnia al-
lows interpretation of the dreams of Chornobyl resettlers within 
a broader context of folk symbolism and beliefs. The performed 
analysis demonstrates that the folklore prose of resettlers per-
forms not only an informative but also a therapeutic function, 
helping to comprehend the disaster, endure loss, and find 
meaning in life in a new place. These unique recordings by 
V. Sokil serve as a kind of «oral archive» preserving the au-
thentic language, worldview, and emotional reactions of wit-
nesses. Such texts are valuable for folklore studies, cultural 
anthropology, and historical memory, as they reproduce not 
only the factual chronicle of events but also the profound psy-
chological and symbolic dimensions of exile, resettlement, and 
non-return. The methodology of the article is based on a sys-
temic-historical approach and methods of analytical 
interpretation.

Keywords: folklore prose, Chornobyl resettlers, oral histo-
ry, image of home and village, dream in folk tradition, memory, 
exile.



1259Втрачений дім як осердя пам’яті в народній прозі переселенців із зони екологічного лиха…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Да не дай Бог на чужині, 
да не на свайой старані. Не дай Бог…

(Слова переселенки)

Вступ. Чорнобильська катастрофа 1986 року ста-
ла однією з трагічних сторінок історії України. 

Наслідком цих подій було масове переселення жи-
телів із зони відчуження. Усні свідчення стали уні-
кальним пластом фольклору, в якому відображено 
біль, втрату, дезорієнтацію та глибоку тугу за рід-
ним краєм. Джерела, які взято для аналізу — це ма-
теріали В. Сокола, записані у 1996, 1998, 1999 ро-
ках від респондентів Чорнобильського та Полісько-
го районів Київської області [1]. Фольклорну прозу 
чорнобильських переселенців учений досліджував та 
публікував у наукових статтях, монографіях. Зосе-
реджував увагу на місцевих переказах поліщуків про 
події та діячів, відомих з писемної історії, тих, про 
котрих збереглися вірогідні свідчення. Значну части-
ну складали топонімні та гідронімні перекази, що по-
яснюють назви місцевих географічних об’єктів. До-
слідник назвав такі зразки правдоподібні з позиції 
фольклору, проте в основному вигадані пояснення 
«під оболонкою історії», утворені умовивідно із са-
мого пояснення назви [2]. 

Тексти, які стосуються теми переселення у зв’язку 
з Чорнобильською катастрофою, були зібрані в ме-
жах фольклорних експедицій, однак досі залиша-
ються неопублікованими та не введеними в науковий 
обіг. Ці джерела є надзвичайно цінною базою колек-
тивної пам’яті, що фіксує реакцію локальних громад 
на техногенну катастрофу. У зв’язку з цим метою 
дослідження є комплексне опрацювання фольклор-
ного матеріалу, пов’язаного з темою чорнобильського 
переселення, а також виявлення ключових тем, мо-
тивів та образів, які структурують оповіді про зму-
шене покидання домівки, втрату малої батьківщини, 
адаптацію до нових умов. 

Методологія статті ґрунтується на системно-
історичному підході та методах аналітичної 
інтерпретації.

Основна частина. Зазначимо, що В. Сокіл був 
добре обізнаний із життям людей, які вимушено за-
лишали рідні землі, адже ще у 1991 році взяв участь 
в експедиції на Далекий Схід росії (Зелений Клин), 
метою якої було вивчення побуту й культури україн-
ських переселенців. Матеріали, зібрані під час цієї 

експедиції, опубліковані [3] та мають важливе зна-
чення, особливо в умовах сьогодення, коли питання 
вимушеного переселення набуває нової актуальнос-
ті у зв’язку з війною.

Тема переселенців привертала увагу представ-
ників різних галузей — істориків, соціологів, ет-
нологів, культурологів, психологів. Так, україн-
ська дослідниця Валентина Борисенко присвятила 
низку наукових праць з етнології, яка вивчає пробле-
ми людей, що були змушені покинути рідні домівки 
після аварії на ЧАЕС. Вона розглядає переселен-
ня як антропологічну проблему, залучаючи етно-
графічні матеріали, інтерв’ю. У своїх розвідках вона 
розглядає Чорнобиль як соціокультурну катастрофу, 
а самих переселенців як спільноту, що втратила влас-
ний простір [4]. До цієї проблеми у своїх наукових 
розвідках звертається Світлана Маховська. Вона ви-
користовує термін «антропологія катастрофи», який 
вивчає людину в умовах тяжкого потрясіння, спри-
чиненого раптовим лихом з трагічними наслідками, 
яке призвело до різкого зламу як в особистому, так 
і в суспільному житті [5]. Осмислення переселення 
виходить за межі суто демографічної чи екологічної 
проблеми. Воно торкається глибинних пластів іден-
тичності, ментальності, а усні оповіді в цьому кон-
тексті стають не лише фольклорним, а й антрополо-
гічним джерелом.

Усі свідчення мають ознаки традиційного усного 
оповідання, дефініцію якого В. Сокіл подав у «Малій 
енциклопедії українського народознавства» [6]. Це 
усний прозовий твір про події суспільно-історичного 
та побутового життя. Жанр неказкової фольклорної 
прози, позбавлений фантастики. Для них характер-
ні конкретність, емоційність викладу, імпровізація, 
відносно стала форма, певна стереотипізація. Осо-
бливого значення набувають оповідання-меморати. 
Предметом зображення можуть бути як звичайні по-
бутові картини, так і значні суспільні події, які стосу-
ються інтересів громади, регіону, нації. Характерно, 
що у них простежується тенденція до узагальнення 
і типізації, тяжіння до максимально точної передачі 
конкретних фактів. Всі ці ознаки ми віднаходимо в 
оповіданнях про переселення із чорнобильської зони. 
Досить часто мова оповідача насичена звертаннями, 
повтореннями, характерною інтонацією та ритмом, 
що уподібнює їх із жанром народної балади. Через 
емоційну насиченість та описовість тексти викону-



Галина КОВАЛЬ1260

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ють не лише інформативну, а й терапевтичну функ-
цію — вони допомагають осмислити та пережити 
подію, яка трапилась з реципієнтом. У текстах ба-
гато страху, суму, тривоги, що підсилюється повто-
реннями, вигуками, плачем: 

«Голосили на всю голову»;
«Мі так плакали, як уже пуд’їхали 

по нас автобуси»;
«Ой Боже мій! Я хотіла, шоб у мене був 

і забор годящий…»;
«Жутко, аж коси поднімаются».

Зв’язок із рідною землею став домінантним еле-
ментом. Коли він був розірваний, біль трансформу-
вався у розповіді, які є певною базою збереження 
пам’яті, замінником фізичної присутності. Такі опо-
відання мають виняткову цінність для фольклорис-
тики, оскільки передають автентичну мову, мислен-
ня, емоційні реакції оповідача. Для культури зага-
лом — це джерело національної ідентичності, яке 
показує, як народ через слово здатен представити 
історичні моменти. Це своєрідний «усний архів», 
який збагачує гуманітарну науку новими підходами 
до вивчення таких проблем як вигнання — пересе-
лення — неповернення. Аналіз текстів розкриває 
багатогранність народної реакції на катастрофу. В 
них домінують теми маргіналізації, фізичних страж-
дань, емоційного виснаження, але також і прагнен-
ня до виживання, пам’яті й адаптації. 

У текстах простежуємо унікальне поєднання різ-
них фольклорних форм: сну, спогаду, плачу (голо-
сіння за домом). Варто зазначити, що невипадко-
во тема сну цікавила багатьох українських та за-
рубіжних дослідників, адже у народній традиції 
сон пов’язаний із віруваннями, обрядами, символі-
кою, магією та поетикою. Серед класиків назве-
мо Михайла Драгоманова, який збирав та ана-
лізував народні вірування, у тому числі пов’язані 
зі снами, Володимир Гнатюк — у його етногра-
фічних збірниках є багато матеріалів про народне 
трактування снів, Іван Франко, який звертав ува-
гу на символіку снів у народній поезії та казках, 
Філарет Колесса досліджував фольклор у широ-
кому контексті, зокрема образи сновидінь у бала-
дах і думах, розглядав мотиви сновидінь як пое-
тичний засіб. Олександр Потебня аналізував сим-
воліку й міфологічні уявлення у мові та фольклорі, 
залучаючи й сни.

 Сон у фольклорі досліджується з різних під-
ходів — міфологічного, поетичного, етнографічно-
го, символічного. Нещодавня робота Тетяни Шев-
чук [7] поєднує історичні документи (листи) з по-
льовими наративами про сни. Публікація базується 
на раніше неопублікованих листах Катерини Грушев-
ської, надісланих до Чарльза Габріеля Селігмена у 
1925 році, що зберігаються в архіві Королівського 
антропологічного інституту Великобританії та Ірлан-
дії. У матеріалі зосереджено увагу на способах фік-
сації та осмисленні снотлумачень, а також на їхньо-
му внеску у формування порівняльних антропологіч-
них досліджень. Як свідчать численні записи, мотиви 
сновидінь та їхнє тлумачення у народній традиції є 
доволі поширеним явищем. Недаремно у фольклор-
них матеріалах, зокрема в записах В. Сокола, тра-
пляється оповідання «Сон про рідне село», у якому 
дія відбувається в церкві. Згідно із записами ХІХ — 
поч. ХХ ст., скажімо, В. Гнатюка, М. Номиса, у «со-
нниках» сон про церкву зазвичай тлумачили так:

— бачити церкву здалеку  — до смутку чи 
випробувань;

— перебувати всередині церкви — до хвороби 
або смерті когось із близьких.

Такі уявлення узгоджуються з традиційними куль-
турними уявленнями, адже в народній свідомос-
ті церква виступала символічним місцем переходу 
між світом живих і потойбіччям. Саме тому її поява 
у снах здебільшого набувала амбівалентного, пере-
важно тривожного змісту.

Сон про рідне село 
Снілося, шо була в церкві. У церкві людєй нєма. 

Стояло мо’ трі бабі. Батюшка нє бачила. Чую — 
правітса в церкві, кругом цвєти цвєтуть, і на кри-
лосі на туом, гдє спєвча спєвала, цвєті цвєтуть. Я 
думаю:

— Ой я й пуозно прийшла в церков. Алє ж, ду-
маю, постою ще. Да і всє. Пробуділася ж — я в 
тюрмі. Хіба сє для нас хати? Радасті нєма всєд-
но. Нєма нам радасті. Алє яка ж нам старим ра-
дасть? Уже сєла нєма! Половіну згоріло, уліци 
зарослі ж, не можна й машіною проїхать. Ось 
нєдавно був син муй і зять. Розказовалі, шо нє 
можна уліцамі проєхать, заросло лісом. Нема вже 
нє сєла, нє людєй.

Зосередимо увагу на символіці сну як інструменті 
спогаду. Сон у фольклорній прозі переселенців вико-



1261Втрачений дім як осердя пам’яті в народній прозі переселенців із зони екологічного лиха…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

нує важливу фольклорну функцію, який стає каналом 
зв’язку зі зниклим світом. Саме через сон, що тради-
ційно в українській культурі сприймається як проро-
че або глибоко емоційне переживання, розкривається 
втрата дому. Сон дозволяє безпосередньо торкнути-
ся недосяжного — зруйнованої церкви, занедбано-
го села, відсутніх людей. Підсвідомість повертає лю-
дину туди, де вона може знову бути серед «своїх» і 
в «своєму» середовищі. Особливої уваги заслуговує 
образ цвіту в церкві, порожніх крилосів та внутріш-
нього суму у сні, що стає метафорою духовної пустки, 
яку відчуває переселенка. Сон — це не просто фраг-
мент спогаду, а фольклорна форма, в якій пам’ять і 
біль набувають символічного значення. Цвіт у фоль-
клорній традиції символізує життя, відродження, кра-
су, святість. Його поява в оповіді про сон — на тлі 
порожньої церкви та відсутності людей — створює 
сильний контраст. Церква як сакральний центр села 
уособлює не лише релігійну, а й колективну духовну 
єдність громади. Цвіт тут необхідно трактувати як 
пам’ять про минуле життя, а пустка в просторі церк-
ви як неповерненння. Це також знак вічності та ци-
клічності буття — цвіте, навіть коли все інше зникло. 
У християнській традиції цвіт у храмі символізує на-
дію, воскресіння. Сон про церкву можемо трактува-
ти як метафору пам’яті, що «цвіте/живе» у серці ви-
гнанця, незважаючи на історичну катастрофу.

Варто акцентувати увагу ще на деяких ключових 
темах оповідань: раптовість та дезінформація. Лю-
дей попереджали, що евакуація триватиме лише «на 
три дні», тому багато хто не брав із собою речей, очі-
куючи швидкого повернення. Звідси — стрес, коли 
тимчасове вигнання стало постійним. Згадки про за-
лишені хати, худобу, особисті речі створюють емо-
ційно насичену картину тотальної втрати: «Сорва-
лос! Вони нам не казалі. Вони нас дурілі. Нам ска-
залі третього мая, шо це нас вівезут на три дня. 
Так сказалі нам:

— Беріт одежу сабіе на трі дня, пастєль на 
трі дня».

На основі цих записів можемо виокремити такі 
основні часові маркери:

«П’ятниця, взорвалось протів суботи»  — 
йдеться про ніч з 25 на 26 квітня 1986 року, коли 
відбувся вибух на ЧАЕС.

Субота, 26 квітня — день після вибуху. Люди 
ще не знали про катастрофу.

Неділя, 27 квітня — оповідачка згадує, що бачи-
ла автобуси, які вивозили мешканців Прип’яті.

З 26 квітня по 4 травня — зазначається, що весь 
цей тиждень ще залишалися вдома і працювали.

Субота перед Паскою — це орієнтовно 3 травня 
1986 року, бо Пасха припадала на неділю, 4 трав-
ня 1986 року.

Паска — день евакуації — 4 травня 1986 року — 
день, коли мешканців евакуювали з села.

Три місяці або три роки — прогноз про трива-
лість наслідків аварії (як варіант майбутнього роз-
витку подій).

Такі часові вказівки структурують наратив і до-
зволяють встановити послідовність подій з великою 
точністю.

Втрати та прощання. Фіксація моменту виїзду, 
розпач через залишену оселю. «Погрузили… Ну, не 
толькі ж я одна, а багато на машину грузили лю-
дей. Дак голосили на всю голову. Покидат мозоль 
свой крівавий. Да, плакали дуже. Нехороше було 
все. Але ніде мі не ділисе і це переселили оце вже 
сюди. Дак мі вже тутека горуєм тоже».

Часте вживання фраз у розповідях переселен-
ців — «ніхто нічого не знав», «ніхто не призна
ється», «ніхто нам нічого не казав» не лише 
структурно виокремлює інформаційний вакуум, 
а й відображає певний досвід ізоляції й недові-
ри. Лінгвістично займенник «ніхто» є категорією 
загального заперечення, що замінює будь-який 
конкретний суб’єкт, фокусуючи увагу на систем-
ній безвідповідальності. Таким чином, цей мовний 
засіб у фольклорних наративах виконує також со-
ціокультурну функцію, акцентуючи на переживан-
ні та мовчазній ізоляції. Використання займенника 
«ніхто» у подібному контексті сприяє створенню 
емоційно забарвленого образу влади, що уникає 
відповідальності.

Екзистенційна прив’язаність людини до рід-
ної землі: «Приїхали мі, живемо мі в Поліському. 
Но, я ж картошку покидала собе. Мені в Полісь-
ком кажут, шо люде пробіраютсе круз провол-
ку і картошку обробляют. Уже нєкоториє пообро-
бляли. Давай і я пробіратсе крузь проволку. Уже 
раненько їду автобусом і пробіраюсе. Йду, а поза 
селом всвадьба була. Йду поза село… І ту карто-
шечку вже обробляю. Обробляю картошку — одо 
вертольот надо мною як не спуститься на мене!.. 



Галина КОВАЛЬ1262

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Я так поза село, между хатамі… Пшеніца вже ве-
лика, а картошка — бур’яни такі… І все отако 
надо мною, кувиляє надо мною, кувиляє тей вер-
тольот. Що це таке? Я за білий платок — да 
у ту пшеніцу лягла, шоб не відно вже мене було. 
Бачу, шось не те. Лягла, лежу. Полетів».

Оповідачка використовує емоційно забарвлену 
лексику, ритмічні повтори, дієслова, які передають 
нагнітаючий стан небезпеки («пробіраюсе», «обро-
бляю», «кувиляє»). Можемо назвати це драматич-
ним образом повернення до покинутого села че-
рез небезпеку, пов’язану з радіаційним забруднен-
ням і переслідуванням (вертоліт як символ влади/
небезпеки). Це є не лише фізичним актом, а й пев-
ним збереженням «свого», продовженням зв’язку 
з «живою» пам’яттю про землю, дім та надією на 
швидке повернення.

Ілюзія тимчасовості. Зруйнована віра в мож-
ливість повернення.

Не дай Бог на чужині 
Діти да построїли хату та й добру, кирпічну. 

Палтара гадка пажилі, даждали Великадня. Не 
обіїдали, не сніїдали. Наїхало міліції, наїхало авто-
бузов… Потихонько… На три дні, на три дні…

Везут нас і везут, уже минули Барадянку, ми-
нули Макаров. Привезли он у Капилов. Уже мі пе-
ред днєм приїхали, в чатири часи, ноччу наче. Да 
адних там узяли. Взяли, правда, не абижали нас. 
Спасіба їм. Ну, таке, синок. Уже ж тринадцятий 
год пашов, як казали на три дні. Да не дай, Бог, на 
чужині, да не на свайой старані. Не дай, Бог!

У розповідях мешканців Товстого Лісу й Буряків-
ки, записаних після аварії на Чорнобильській АЕС, 
дім та рідна земля постають як базові культурно-
психологічні й символічні образи. У межах фоль-
клорного аналізу вони мають екзистенційний вимір, 
оскільки дім у традиційній свідомості українця — це 
не лише житло, а сакральне середовище, центр ро-
динного й космічного ладу. У текстах респондентів 
дім часто виступає метонімією втраченої ціліснос-
ті, символом життя до катастрофи. Наприклад, у 
свідченні жінки з Товстого Лісу: «муой дуом дого-
рав  [плаче]». Така емотивна репліка та вставка 
[плаче] вказують на руйнування життєвого світу, у 
якому дім фігурує не лише як матеріальна структура, 
а як об’єкт персоніфікованої любові. Саме плач як 
традиційна форма вербалізації горя наближає ці тек-

сти до поховального жанру обрядового фольклору. У 
свідченнях чорнобильських переселенців образ дому 
та рідної землі функціонує як структурна частина 
етнопсихологічного й культурного центру. Дім — 
це не лише матеріальна втрата, а втрата сакраль-
ного простору, що символізує цілісний світ люди-
ни, її пам’ять, зв’язок із предками та землею. Через 
сновидіння, спогади, емотивні вигуки, та фольклор-
ні мотиви формується усна епітафія. Дім/хата у 
розповідях переселенців асоціюється як особис-
тий простір безпеки. Але він раптово змінюєть-
ся зовнішніми чинниками, які викликали тривогу: «Я 
проснуласе — в хаті видно. Я глянула на окно — 
траса вся із Чорнобиля у вогнях». 

Оповідачі активно вживають локативні образи: 
церква, комора, січкарня, сад, дорога, що мають не 
лише денотативне, а й семантико-символічне на-
вантаження. Зокрема згадка про комору діда чи об-
рази (ікони) на стіні свідчить про тяглість поко-
лінь, укоріненість суб’єкта в певний простір. Фрази 
на зразок «нема вже ні села, ні людей», «усе по-
росло лободою» відтворюють певний розрив між 
минулим і теперішнім. Мовні характеристики тек-
стів (діалектизми, фрагментарність висловлювань) 
указують на уснонародний характер мовлення й 
тяжіють до таких жанрових форм фольклору як го-
лосіння (плачі). 

Село також зображено як осередок життя, робо-
ти, тривоги та евакуації. Воно виступає не лише гео-
графічним, а й емоційним центром оповідання.

«Я вже йшла по селу, нарад роздавала...»; «Ми 
вже всі повиходили на вулицу…». Траса/дорога 
сприймаєтья як шлях до певних змін. Це простір, 
через який приходить тривога, евакуація.: «Із Чор-
нобиля, даже з половини дороги, вже мені в окно 
було видно, шо їде машина… траса вся із Чорно-
биля у вогнях.», «То вже вони йшли по нашій тра-
сі, бо везли їх на Іванкову…». Ці образи типові для 
фольклору — дім, село, дорога, які у текстах про 
переселення виконують символічні функції: від ста-
більності до руйнації.

Висновки. Кожен текст, який зафіксував Василь 
Сокіл, містить згадку респондента про дім, вулицю 
чи село, до яких уже неможливо повернутися. Сам 
факт постійного звернення до топографії дитинства, 
рідної оселі та локального простору вказує на ви-
няткову роль «малої батьківщини» у структурі на-



1263Втрачений дім як осердя пам’яті в народній прозі переселенців із зони екологічного лиха…

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

родної пам’яті. Вивчення прози чорнобильських пе-
реселенців дозволяє побачити не лише хроніку по-
дій, а й глибоко особисті трагедії. Через емоційне 
слово, спогад, плач, мову, зітхання, певні жести ми 
торкаємося правди, яку не зафіксують жодні офі-
ційні звіти. 

1.	 Архів ІН. Ф.  1. Оп. 2. Од. зб. 444. 316 арк. (Усна 
словесність поліщуків-переселенців. Зібр.  В.  Сокіл. 
1998—1999 рр.).

2.	 Народні пісні Зеленого Клину в записах Василя Со-
кола. Львів: Інститут народознавства НАН України, 
1999. 271 с. 

3.	 Сокіл В. Фольклорна проза. Полісся України. Мате-
ріали історико-етнографічного дослідження. Вип. 3. 
У Межиріччі Ужа і Тетерева. 1996. Львів: Інститут 
народознавства, 2003. С. 241. 

4.	 Борисенко  В.Й. Антропологія Чорнобиля: соціо
культурні аспекти вимушеного переселення. Київ: 
Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етно
логії НАНУ, 2005. 276 с.

5.	 Маховська С. Антропологія катастрофи: особливості 
формування та трансляції історичної пам’яті. Історич-
ні і політологічні дослідження. Спеціальний випуск. 
Вінниця: Донецький національний університет імені 
Василя Стуса, 2018. С. 33—39.

6.	 Сокіл  В. Оповідання народні. Мала енциклопедія 
українського народознавства. Львів, 2007. С. 407.

7.	 Шевчук  Т. З польової лабораторії сновидінь: листи 
Катерини Грушевської до британського антрополога 

Чарльза Габріеля Селігмена (з архіву Королівського 
антропологічного інституту Великобританії та Ірлан-
дії). Народна творчість та етнологія. 2025. 
№ 2 (406). С. 9—21.

REFERENCES
Archive of the Institute of Ethnology. F. 1. Op. 2. File 444 

(1998—1999). Oral tradition of Polissya resettlers (Col-
lected by V. Sokіl) [in Ukrainian].

Sokіl, V. (1999). Folk songs of Zelenyi Klyn in the record-
ings of Vasyl Sokіl. Lviv: Institute of Ethnology, National 
Academy of Sciences of Ukraine [in Ukrainian].

Sokіl, V. (2003). Folk prose. Polissya of Ukraine. Materials 
of historical and ethnographic research. In the interfluve of 
the Uzh and the Teteriv (1996) (Issue 3, p. 241). Lviv: In-
stitute of Ethnology [in Ukrainian].

Borysenko, V.Y. (2005). Anthropology of Chernobyl: Socio-
cultural aspects of forced resettlement. Kyiv: Institute of Art 
Studies, Folklore and Ethnology, NASU [in Ukrainian].

Makhovska, S. (2018). Anthropology of catastrophe: Features 
of the formation and transmission of historical memory. His-
torical and Political Studies. Special Issue (Pp. 33—39). 
Vinnytsia: Donetsk National University named after Vasyl 
Stus [in Ukrainian].

Sokіl, V. (2007). Folk tales. Small Encyclopedia of Ukraini-
an Ethnology (P. 407). Lviv [in Ukrainian].

Shevchuk, T. (2025). From the field laboratory of dreams: 
Letters of Kateryna Hrushevska to British anthropologist 
Charles Gabriel Seligman (from the archives of the Royal 
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland). Folk 
Art and Ethnology, 2 (406), 9—21 [in Ukrainian].


