
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ЗАХИСНА МАГІЯ ЯЙЦЯ 
У ЗВИЧАЯХ І ОБРЯДАХ, 

ПОВ’ЯЗАНИХ ІЗ ДАХОМ БУДІВЛІ

Костянтин РАХНО
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-0973-3919

доктор історичних наук, старший дослідник,
провідний науковий співробітник, Національний

музей-заповідник українського гончарства в Опішному,
вул. В’ячеслава Чорновола, 102, 38164, Опішне, Україна,

e-mail: krakhno@ukr.net

УДК [398.21:398.34:27-185](=1:100):930.2
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.05.1126

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

Яйце як образ чи символ цілісної структури світу і лю-
дини зустрічається у багатьох космогонічних переказах та 
легендах про створення Землі. Так у міфах різних народів 
та культур описаний процес народження світу з яйця. При 
цьому яйце наділяється певним символізмом, це символ ці-
лісності, зародження живого, відродження, безсмертя тощо, 
який є оберегом. 

Мета статті — дослідити уявлення про захисну ма-
гію яйця в обрядах і звичаях, пов’язаних із дахом будівлі, у 
різних народів світу. 

Об’єктом дослідження є етнографічно зафіксовані при-
клади використання яйця як магічного захисту даху. Дах 
мислився як сакральна частина будинку, що оберігала його 
мешканців і одночасно була місцем контакту з надприрод-
ними силами. Своєю чергою, яйце розгладалося як неживий 
предмет, що приховував у собі життя, а з життям — силу і 
здоров’я, які, за уявленнями первісних людей, можна було 
перенести на інші предмет чи істоту. Вважали, що життє-
ва сила, яка міститься в них, стимулює ріст людей, худоби і 
польових культур, а також захищає від відьом, уроків, хво-
роб та пожежі. 

Методологічною основою дослідження є порівняльно-
історичний методологічний інструментарій.

Основою роботи є етнографічні матеріали, що сто-
суються сприйняття яйця як оберега даху в традиційній 
культурі. 

Ключові слова: звичаї, вірування, обрядовість, народна 
релігійність, дах, міфологія, традиційна культура.

Kostyantyn RAKHNO
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-0973-3919
Doctor of History, Associate Professor, 
Leading Researcher of the National Museum
 of Ukrainian Pottery in Opishne, 
102, Vyacheslava Chornovola Street, 38164,  
Opishne, Ukraine,
e-mail: krakhno@ukr.net

PROTECTIVE MAGIC OF THE EGG  
IN CUSTOMS AND RITES RELATED  
TO THE ROOF OF A BUILDING

The egg as an image or symbol of the integral structure of 
the world and man is found in many cosmogonic legends and 
legends about the creation of the Earth. Thus, the myths of 
different peoples and cultures describe the process of the birth 
of the world from an egg. At the same time, the egg is endowed 
with a certain symbolism, it is a symbol of integrity, the birth of 
life, rebirth, immortality, etc., which acts as a talisman. The 
purpose of the article is to explore the idea of ​​the protective 
magic of the egg in the rites and customs associated with the 
roof of a building among different peoples of the world. The 
object of the study is ethnographically recorded examples of the 
use of the egg as a magical protection of the roof. The roof was 
conceived as a sacred part of the house, which protected its in-
habitants and at the same time was a place of contact with su-
pernatural forces. In turn, the egg was considered an inanimate 
object that hid life in itself, and with life — strength and health, 
which, according to the ideas of primitive people, could be 
transferred to other objects or beings. It was believed that the 
life force contained in them stimulates the growth of people, 
livestock and field crops, and also protects against witches, les-
sons, diseases and fire. The methodological basis of the study 
is a comparative-historical methodological toolkit.

The basis of the work are ethnographic materials concern-
ing the perception of the egg as a roof mascot in traditional 
culture. The results of the research are that the egg was a sa-
cred symbol in many religions, signifying the transition from 
non-existence to existence, birth and rebirth. It was actively 
used in various rites and rituals, including those that took place 
on the roof. Eggs, mainly consecrated for the spring holidays of 
the resurrection of nature, acted as a powerful talisman for the 
house and its roof, although they had an ambivalent nature. 
Some eggs, which were abnormally small in size, were consid-
ered threatening, and people tried to eliminate this threat, mo-
tivated by mythology. In the mythology of many ancient peo-
ples, from Egypt to Oceania, the egg symbolized the secret of 
the creation of the world from the primordial chaos and the 
ideal microcosm. The egg itself, which arose either by itself or 
was laid in the ocean by a huge fantastic bird or snake, splitting, 
became the source of life on Earth, sometimes even giving birth 
to gods and the first people. Therefore, there was a belief that a 
household spirit or a completely dangerous mythological crea-
ture could be hatched from an egg.

Keywords: customs, beliefs, rituals, folk religiosity, roof, 
mythology, traditional culture.



1127Захисна магія яйця у звичаях і обрядах, пов’язаних із дахом будівлі

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Вступ. У центральній і північно-східній Словач-
чині (Ліптов, Турець, Детва, Ґемер, Орава), а 

також у Спишському регіоні дерев’яне навершя даху 
(hálka) мало не лише орнаментальну функцію, але та-
кож було об’єктом магії. Вірили, що навершя захи-
щає будинок. У деяких частинах Словаччини цю ма-
гічну функцію навершя посилювали використанням 
кованих залізних гвіздків, забитих у верхівку від-
повідного навершя та покладанням курячого яйця у 
центр цих забитих гвіздків, яких могло бути три, чо-
тири або й більше. Оформлювалося навершя у ви-
гляді піки, кеглі, тюльпана, яблука, лопатки, серця, 
птаха, сонця [1, с. 226—229]. Тому символіка яйця 
стосовно даху заслуговує на пильний розгляд.

Відповідно мета нашої статті — дослідити уяв-
лення про захисну магію яйця в обрядах і звичаях, 
пов’язаних із дахом будівлі, у різних народів світу. Ме-
тодологічною основою дослідження є порівняльно-
історичний методологічний інструментарій.

Основна частина. У давніх народів яйце вважа-
лося символом початку [2, c. 71]. Це його релігій-
не значення прослідковується в Європі вже з ран-
ніх стадій неоліту [3, с. 213]. Відповідно до перської 
доктрини, викладеної Плутархом у трактаті «Про 
Ісіду й Осіріса» (47), 24 добрих і 24 злих істоти 
виходять з одного яйця. Згідно з індійським вчен-
ням, дерево, що несе три сонця, з якого вироста-
ють лотос і Трімурті разом з іншими богами, пророс-
тає з яйця первісних вод [4, с. 291]. Для алхіміків 
яйце означало хаос, prima materia; в ньому містить-
ся душа світу. Яйце вважалося також символом чо-
тирьох стихій: шкаралупа — земля, біла шкірка — 
повітря, білок — вода і жовток — вогонь. За іншою 
інтерпретацією, навколишня шкаралупа вважалася 
небом, шкірка — повітрям, білок був символом води, 
а жовток — землі [5, c.  79]. У літописній опові-
ді про Олександра Македонського, яка зафіксова-
на в хронографі 1512 року, знамення, що було царе-
ві Филипу перед народженням Олександра, уподі-
бнювало останнє вилупленню змія з яйця — «змій 
бо царьскій образъ есть, а яйце — подобіе миру» 
[6, с. 186].

Курячим яйцям надавали особливого значення 
стосовно захисту від вогню і нечистої сили. Кожний 
міг бачити, як із яйця вилуплюється курча; здавало-
ся б, неживий предмет приховував у собі життя, а з 
життям — силу і здоров’я, які, за уявленнями пер-

вісних людей, можна було перенести на інші предмет 
чи істоту. Вважали, що життєва сила, яка містить-
ся в них, стимулює ріст людей, худоби і польових 
культур, а також захищає від відьом, уроків та по-
жежі. За поширеними повсюди уявленнями хвороби 
спричиняли всіма можливими засобами відьми і де-
мони хвороб. У німецькому історико-географічному 
регіоні Мюнстерланд вірили, що коли дати яйце ніч-
ній марі, вона ніколи більше не турбуватиме. Отож 
яйце також стає захисним засобом проти всіх злих 
сил, демонів і відьом. Яйця, за народними уявлен-
нями, захищають від лихого ока людей і худобу, від-
вертають зло (особливо пожежу і блискавку), якщо 
закопати їх під порогом будинку чи підвісити під 
стелею хліва. Особлива життєва сила, за народни-
ми уявленнями, була закладена в яйцях, знесених 
весною, в час розквіту природи. Цим пояснюється 
також значення і поширення в звичаях і ритуалах 
яєць, знесених у священні дні Воскресіння, а саме 
четвер, п’ятницю Страсного тижня і на Великдень. 
Щоб захистити будинок від блискавки, ці яйця кла-
ли на горищі, на гребінь даху чи закопували під по-
рогом. У віруваннях народу Чистий четвер відігра-
вав велику роль. Особливо важливими були яйця, 
які кури несли цього дня. З одного боку, такі яйця 
на півночі Німеччини вважали нещасливими, тричі 
перехрещували їх і відкладали вбік, оскільки вважа-
лося, що такі яйця беруть з собою відьми, щоб по-
пасти до церкви. З іншого боку, такі смажені яйця 
рекомендували давати чоловікам, які тяжко працю-
вали [5, c. 81; 7, с. 423]. На альпійській території 
Баварії і Австрії особливо захищали поріг, двері і 
фронтон будинку від злих духів. На гребеневому 
брусі кроквяної ферми ще на початку ХХ століт-
тя не тільки зазначали рік закінчення будівництва, 
але й розміщували засоби захисту і протидії. Часто 
на його повздовжній стороні знаходився благочес-
тивий вираз, а на торчакові — вирізьблена пента-
грама, шестикутна зірка, християнський хрест або 
монограма Христа чи Діви Марії. Також на кінці 
балки робили невелику виямку, куди клали знесене 
в Чистий четвер яйце, освячені вербові котики, по-
тім виямку закривали. Цей звичай існував також у 
Вестфалії, Ганновері та Нижній Саксонії. Вважало-
ся, що це захистить мешканців будинку від хвороб і 
впливу відьом. У гірських долинах Зальцбурґа під 
дахом, окрім яйця, клали ще й стручок бобових, вва-



Костянтин РАХНО1128

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

жаючи, що це захистить будинок від вогню, води і 
снігових обвалів. Тут вважали, що знесене в Чистий 
четвер яйце освячується вже в тілі курки [8, с. 107]. 
У Баварії казали, що для вдалих пологів кожна ва-
гітна жінка має спожити знесене куркою у Чистий 
четвер сире яйце або, якщо такого немає, то знесе-
не у звичайний четвер яйце разом із шкаралупою [9, 
c. 175]. В австрійському кантоні Люцерн наприкінці 
ХІХ століття вважали, що знесені курми у Чистий 
четвер яйця можуть зберігатися свіжими впродовж 
цілого року [10, c. 282]. У ніч з Чистого четверга 
на Страсну п’ятницю в Австрії існував звичай «по-
лювання»: селянин ходив з домочадцями, тріскаю-
чи батогами та стріляючи. Великодні яйця змішу-
вали з кормом для корів, а одне також підвішували 
під балкою даху [11, с. 38]. У Нижній Австрії ве-
ликодні яйця клали під дах як обереги від блискавки 
[12, с. 262]. Для дітей їх у якості подарунку від ве-
ликоднього зайця ховали на сінях або горищі, а та-
кож у саду та під живоплотом у гніздах і дозволяли 
дітям їх шукати [11, с. 36]. У Чехії молодь гралася 
крашанками під час великодніх свят. Чехи Ходської 
області кидали великодні яйця, отримані від дівчат у 
подарунок, угору, часом через дах, аби впали на тра-
ву, й дивилися, чи розіб’ється. Ціле яйце було свід-
ченням постійності дівчини. Гукали при цьому ро-
дичів як свідків [12, c. 225, 264; 13, с. 232]. В Ав-
стрії яйця освячували на Великдень, потім кидали 
над дахом будинку і закопували там, де вони пада-
ли [11, с. 36]. На Холмщині хлопці перекидали кра-
шанки через баню церкви [14, с. 253]. Жан-Батіст 
Тьєр (1636—1703), французький теолог, говорив, 
що деякі люди зберігають яйця, знесені на Велику 
п’ятницю, протягом всього року, тому що вони ві-
рять, що ті гасять вогонь, якщо їх у нього кинути 
[15, с. 1284]. Старообрядці Литви перекидали кра-
шанку через дах у разі пожежі, спричиненої блис-
кавкою [16, с. 411, 418]. У деяких частинах Англії 
яйце, покладене на горищі чи даху будинку на Воз-
несіння, захищало будинок від блискавки, вогню й 
інших нещасть. Про це ще у 1584 році писав англі-
єць Реджинальд Скотт у трактаті «Відкрит-
тя чаклунства». Форма й колір яйця подібні до 
язичницького викопного морського їжака — анало-
гу громової стріли — й могли діяти як «політично 
коректна» християнська альтернатива. Треба було 
лишати двері й/або вікна відкритими під час грози, 

аби блискавка могла вийти й не затрималася в домі. 
Дзеркала також краще було накрити або повернути 
обличчям до стіни, оскільки дуже небезпечно бачити 
відображену блискавку. І ніколи не слід було пока-
зувати на блискавку чи привертати чиюсь іще ува-
гу до неї, бо це може спричинити, що бог грому від-
значить (і відвідає) особу, що вказувала [17, с. 214; 
18, с. 427; 19, с. 282]. У міфології яйце осмислюва-
лося як осередок життєвої сили, вмістилище осно-
вних елементів природи. Для порівняння, за релі-
гійним сприйняттям нівхів, всі люди мають велику і 
маленьку душу; остання знаходиться в голові вели-
кої душі. При цьому маленькі душі уявлялися нів-
хами у вигляді яйця [5, c. 81]. 

Яйця, пов’язані з потойбічним світом, із симво-
лікою смерті, часто використовувались у шкідливій 
магії — з їхньою допомогою пороблювали причину, 
підкидаючи під поріг дому чи перекидаючи через 
дах. Характерно, що останнє дійство могло трак-
туватися двоїсто: яйце, зазвичай перше, на Поліс-
сі перекидали через дах, щоб у курки було більше 
яєць, і водночас для того, щоб звести зі світу всю 
худобу в домі. У селі Миколаєво Каменецького ра-
йону Брестської області пояснювали, що коли пере-
кинули опівночі яйце через хлів, то там вже ніколи 
не буде жити худоба, навіть коли цей хлів згорить, 
а збудують новий [20, с. 193]. У Швейцарії на по-
чатку ХХ століття вважали, що знесені у Страсну 
п’ятницю яйця мають захищати від нещастя і гаси-
ти пожежу, якщо їх туди кинути, а тому таким яй-
цям приділяли особливу увагу. Їх ретельно зберіга-
ли і клали у визначених місцях, зокрема у громаді 
Обфельден (кантон Цюрих) — під гребенем даху 
будинку, в кантоні Цуґ — в чотирьох кутках сто-
доли, оскільки вважалося, що таким чином споруди 
будуть убезпечені від удару блискавки [21, с. 146]. 
Як свідчив Отто Штолль, у Швейцарії на почат-
ку ХХ століття отримані у Страсну п’ятницю ку-
рячі яйця, тільки-но знесеними, клали під дахом 
будинку, хліва чи альпійської хижі, причому най-
більш прийнятним для цього вважався період між 11 
і 12 годинами, оскільки, як там казали, цей час на-
гадує про кончину Ісуса на хресті. Щорічно яйця 
оновлювали, а старі або спалювали, або ретельно 
зберігали. Їх можна було, як і решту магічних ре-
чей, подарувати, однак продавати не можна було, 
оскільки в такому випадку вони втратили б свою 



1129Захисна магія яйця у звичаях і обрядах, пов’язаних із дахом будівлі

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

магічну силу. Отто Штолль розповідав, як одна 
жінка в протестантській місцевості кантону Берн 
у розмові з ним запевняла, що таке яйце для за-
побігання удару блискавки вона цінить вище, аніж 
всі громовідводи світу, і за всі роки свого життя не 
було такого, щоб вона не обновлювала цей захис-
ний засіб [24, c. 118]. Макс Гьофлер розглядав таке 
яйце як будівельну жертву замість цілої курки [25, 
с. 273]. Такі захисні функції яйця простежуються 
вже в середньовічних легендах про поета й чаклу-
на Вергілія. Як свідчить «Партенопейська хроніка» 
Бартоломео Караччоло, історика XIV століття, ве-
ликий маг, заснувавши знаменитий «Кастель-дель-
Ово» в Неаполі, «освятив своїм мистецтвом пер-
ше яйце, яке знесла курка», ввів його через шийку 
в графин і, помістивши той у залізну клітку, нака-
зав прикувати останню до стіни певної таємної кім-
нати й ретельно охороняти, бо «від яйця, від якого 
замок отримав свою назву, залежить його доля». 
Він має стояти непохитно, «поки яйце в ньому збе-
рігається» [26, с. 176].

Серед населення Баварії особливу силу припису-
вали яйцю, знесеному у Великий четвер чи Страс-
ну п’ятницю. Перше з них, кинуте через дах бу-
динку, мало захистити будинок від пожежі, дру-
ге — оберігати від тілесних ушкоджень, лікувати 
переломи тощо [27, с. 145]. Ще на початку 30-х ро-
ків ХХ століття селяни в долині річки Вутах ка-
зали, що знесене у Страсну п’ятницю яйце ніко-
ли не зіпсується, хоча б і через п’ятсот років [28, 
c. 134]. В Австрії наприкінці ХІХ століття вважали, 
що оскільки знесене в Чистий четвер яйце освячу-
ється вже в тілі курки, то може зберігатися свіжим 
впродовж всього року. Особливо воно шанувалося 
літніми людьми. Його закопували на ділянках, яким 
загрожувала небезпека затоплення, а також під по-
рогом дверей хліва. Таке яйце, під час звучання у 
Чистий четвер дзвонів, кидали через дах будинку, 
а в Каринтії, в долині річки Ґайль, це вважалося 
захистом від пожежі [29, с. 13]. Це був залишок 
стародавнього культу Донара, якому присвячував-
ся четвер [30, с. 371]. В австрійській землі Заль-
цбурґ в якості шанованого захисного засобу від бурі, 
вітру, зсувів та лавин використовували знесені за 
три дні до Великодня яйця, які не фарбували, од-
нак ставили на них відмітку D (перша літера слова 
Donnerstag — четвер) і потім освячували. При цьо-

му шкаралупу зверху і знизу пробивали, щоб освя-
чення проникало з обох боків. Зберігали їх для за-
хисту від блискавки під гребенем даху, також ки-
дали у гірський струмок або зберігали в оселі [31, 
c. 4]. Часом там одне знесене на Великий четвер і 
освячене на Великдень яйце закопували в стайні, а 
інше клали під дах будинку [32, с. 340]. У Фран-
ції, щоб викрити вірогідного чаклуна, рано-вранці 
на Великдень ішли в курятник так, аби це ніхто не 
бачив, брали ще тепле свіже яйце, тоді прямували 
до будинку підозрюваного й кидали яйце під звис 
даху так, аби воно розбилося і шкаралупа там при-
липла. Слід було сховатися і спостерігати, а потім 
повернутися додому й нікому не відчиняти, бо вва-
жалося, що чаклун обов’язково з великим шумом 
полізе знищувати всі сліди розбитого яйця, а потім 
неодмінно прийде до сміливця додому й стукатиме 
в двері [33, с. 309].

Знесене в Чистий четвер яйце, кинуте цього дня 
через дах під час останніх звуків дзвонів, населен-
ням Каринтії ще на початку ХХ століття вважало-
ся чудесним засобом зцілення для людей і худоби 
[34, с. 9]. У Південному Тіролі (нині територія Іта-
лії) знесене у Чистий четвер і освячене на Великдень 
яйце перекидали над дахом будинку і закопували його 
там, де впаде. Вважалося, що це вбереже будинок і 
його мешканців від блискавки та іншого нещастя. У 
гірській місцевості поблизу Бруніко (провінція Боль-
цано, Італія) таке яйце теж кидали через дах будин-
ку і закопували в якості захисного засобу. Мешкан-
ці Мареббе, в тій же провінції, з тією ж метою кида-
ли яйце через дах увечері на Хрещення [35, с. 669; 
36, с. 339; 37, с. 285]. У Словенії на Святвечір ки-
дали яйце через дах курника, щоб кури краще несли-
ся [38, с. 96]. Словаки у Кисуцьких Бескидах в разі 
грози з охоронною метою перекидали через стріху ве-
ликоднє яйце [39, с. 52]. У деяких місцевостях Чехії 
в ХІХ столітті теж кидали знесене у Великий четвер 
і освячене у Великдень яйце над будинком, а потім 
закопували його там, де воно впало, що повинно було 
забезпечити захист оселі від удару блискавки. В ав-
стрійському Зальцбурзі кидали освячене великоднє 
яйце над дахом будинку, вважаючи, що це принесе 
благословення оселі [40, c. 38; 41, с. 124; 42, с. 217, 
222; 43, с. 195; 44, с. 122]. Українці Східної Сло-
ваччини яйце-зносок перекидали через стріху, щоб до 
тієї хати не міг увійти нечистий дух або щоб у хату не 



Костянтин РАХНО1130

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

вдарила блискавка [45, с. 400]. У Спаському повіті 
Казанської губернії під час пожежі перекидали через 
палаючий будинок гусяче яйце-бовтун, щоб вітер пе-
ремінився й дмухав у той бік, куди кинули яйце [46, 
с. 534]. Щоб запобігти удару блискавки, в Австрії 
клали під звис даху яйце, знесене в Чистий четвер. 
Вважалося, щоб досягти мети, треба, аби яйце було 
нефарбованим (червоний є кольором бога блискавки 
Донара, тому яйце не треба фарбувати) і освяченим 
у Великодню неділю. В Австрії вважали також, що 
таке яйце могло цілий рік бути свіжим і захищало від 
блискавки і нещастя, якщо його покласти під крок-
ви даху. Казали також, що яйця, знесені в Страс-
ну п’ятницю, захищають від блискавки і гасять во-
гонь, в який їх кидають [47, с. 63]. В якості профі-
лактичної жертви для охорони хати від блискавки та 
вогню словаки новозбудований дім поливали моло-
ком, і так само молоко лили у вогонь під час пожежі. 
Крім того, як вже мовилося, клали яйце від чорної 
курки в коник (hálku) на фронтоні будівлі, вшанову-
вали четвер на честь Перуна та діяльність хмарника-
«чернокнажніка» [48, с. 35]. Великоднє яйце наді-
лялося особливою силою. Щоб стати гарними, гу-
цульські дівчата на Великдень намагалися вкинути 
освячене яйце у воду, якою вмивалися. Русини в Га-
личині вірили, що шкаралупа цих яєць, кинута на дах 
будинку, захистить оселю від пожежі [49, c. 430]. 
На прадавній зв’язок великоднього яйця з культом 
язичницького бога світла, особливо Донара, вказує 
дуже поширене в давні часи застосування яйця при 
чи проти пожежі. У Гессені яйце, кинуте через спи-
ну в полум’я, повинне було погасити вогонь. Вва-
жалося, що знесене на Чистий четвер яйце, закопа-
не під порогом чи вмуроване в стіну, мало захисти-
ти новозбудовану оселю від блискавки і пожежі [50, 
с. 56]. У XVI столітті мешканці Північної Італії по-
близу міст Болонья і Піза при наближенні грозової 
бурі прикріпляли знесене в день Вознесіння яйце на 
найвищому місці будинку оселі, прагнучи захистити 
будинок від немилості погоди [51, c. 85].

Однак при цьому яйце мусило мати завжди пев-
ні розміри, оскільки маленькі яйця вважалися не-
щасливими і не могли бути використані для захис-
ної магії, їх потрібно було перекинути через дах бу-
динку [42, с. 222]. Удмурти вірили, що коли курка 
знесла маленьке яйце, трапиться біда [52, с. 88]. 
В Уельсі, якщо курка знесла маленьке яйце, його 

слід було кинути через голову над дахом будинку, 
інакше настане смерть [53, с. 298]. Наприкінці пе-
ріоду несучості кури часто несуть одне-два яйця, 
розмір яких майже вдвічі менший, ніж у попере-
дніх. В Австрійській Сілезії були переконані, що 
це — драконячі яйця, з яких вилуплюються кури-
дракони, що завдають великої шкоди зерносхови-
щам, в стайнях і коморах і, нарешті, відлітають як 
дракони. Такі драконячі яйця доводилося кидати 
через дах будинку, щоб потім не постраждати [54, 
с. 35]. У Південночеському краї Чехії знесені кур-
ми яйця з м’якою шкаралупою називали «вітря-
ними». Вважалося, що такі кури є зачакловани-
ми. При цьому ще у 1880 році там вірили, що за 
наявності такого яйця господар не матиме щастя 
при отеленні корови. Це вірування збереглося на-
віть станом на 1928 рік, коли таке «вітряне яйце» 
спричинило жах серед мешканців села Мальшин. 
За порадою одного літнього чоловіка це яйце пе-
рекинули через дах і «відразу теля почало пити». 
До такого яйця остерігалися торкнутися голою ру-
кою. Його брали рукавицею і кидали у розпалену 
піч чи просто у вогнище, щоб курей більше не за-
чаклували. Деякі люди клали таке яйце під двері, 
а потім штовхали двері так, щоб роздавити яйце і 
цим позбавитися від чаклунської магії. У Моравії 
також вірили, що надзвичайно маленькі яйця, які 
інколи неслися курми, можуть принести хворобу в 
оселю, а тому кидали таке яйце над головою через 
дах будинку, повернувшись до нього спиною, до 
тих пір, поки воно не розбивалось. Також там вва-
жали, що подібним киданням таких яєць над бу-
динком можна запобігти збиткам [55, с. 222]. Зо-
всім маленьке яйце вважали нещасливим в насе-
лених пунктах Мосбах, Розенберґ і Берольцгайм 
(земля Баден-Вюртемберг) і кидали його над да-
хом будинку [56, с. 411]. У Геттінгені маленькі яйця 
без жовтків, так звані нещасливі, треба було пере-
кинути через дах, щоб відвернути нещастя над до-
мом [57, с. 17]. «Нещасливі яйця» перекидали че-
рез дах і в Гессені, щоб зняти лихі чари та вберег-
тися від нещастя [58, с. 107, 330].

На Верхньому Погронні у Словаччині, коли кур-
ка зносила яйце без шкаралупи або надто мале, його 
перекидали через стріху, щоб цим усунути шкоду, 
яка могла статися. У селі Гельпа в окрузі Брезно 
Банськобистрицького краю таке мале яйце вклада-



1131Захисна магія яйця у звичаях і обрядах, пов’язаних із дахом будівлі

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ли до дерев’яного навершя на даху, щоб оберігало 
дім від вогню [59, с. 326]. В околицях Бардейова 
(Словаччина), коли курка зносила мале яйце, таке, 
як голубине, це знаменувало нещастя, тому, щоб ні-
чого не трапилося, його теж перекидали через стрі-
ху назад за спину. Перекинути треба було так, аби 
при цьому воно не торкнулося стріхи [Krpelec 1935, 
с. 235]. У Чехії в ХІХ столітті, якщо знаходили се-
ред знесених курми маленьке, подібне до голубино-
го, яйце, то кидали його над дахом будинку, інак-
ше злий дух, який вилупився б з нього, міг спалити 
будинок [40, c.  141]. У чеському містечку Мше-
но в середині ХІХ століття спостерегли, як місцева 
мешканка кидала маленьке яйце над дахом будинку, 
приказуючи щось невиразно при цьому. Вважалося, 
що після цього чаклуни і відьми не зможуть завда-
ти шкоди будинку і його мешканцям [40, c. 76]. У 
селі Міленце на початку ХХ століття вважали, що 
таке яйце виникло внаслідок чаклування і казали, що 
його потрібно перекинути через дахи дев’яти будин-
ків. А в селі Флеки стара жінка в той самий час ка-
зала щодо нього наступне: «Його потрібно кинути 
в піч або перекинути над трьома дахами будинків» 
[61, c. 224]. Чорні кури та їхні яйця, за народни-
ми уявленнями, мають магічну силу. Серед румун-
ського населення Буковини ще на початку ХХ сто-
ліття вважалося, що чорна курка чи чорний півень 
проганяють чорта від оселі [62, с. 117]. В Угорщи-
ні й Німеччині побутувала віра, що через жертво-
приношення чорного півня можна заспокоїти чорта. 
В італійській історичній області Монферрато чор-
ну курку живцем розрізали навпіл і клали на те міс-
це, в якому хворий відчував гострий біль. Вона му-
сила забрати біль і хворобу, а її пір’я спалювало-
ся в домі [63, с. 560]. За новогрецьким повір’ям, 
чорний півень наводить великий страх на демонів-
каллікантзарі. Коли він кукурікає, вони зникають. 
Тому греки любили тримати серед своїх півнів одно-
го чорного [64, с. 240]. Юдеї в якості жертви вико-
ристовували чорного півня, стража ночі, при цьому 
його нутрощі кидали на дах помешкання воронам, 
вважаючи, що цим можна буде відвести все зле [65, 
с. 371]. У Чехії вважали, що чорна курка може вна-
слідок спарювання з домашньою змією вперше і вос-
таннє в своєму житті знести яйце без жовтка. Якщо 
таке яйце кинути через дах, будинок буде убезпе-
ченим від відьомських чар [66, с. 120]. У Швабії в 

другій половині ХІХ століття казали, що коли курка 
знесе маленьке яєчко (вірили, що з нього може ви-
лупитися цверґ), то його необхідно кинути над да-
хом. Якщо яйце перелітало на інший бік будинку, це 
означало щастя, в іншому випадку — нещастя [67, 
с. 125]. У лемківському селі Івонич на сході Польщі 
перекидали через верх хати яйце, знесене без шка-
ралупи [68, с. 146]. Мешканці баварського регіо-
ну Баварський Ліс вважали, що яйце, яке містить 
драглисту, змішану з кривавим слизом рідину, зне-
сла зачаклована курка. Такі яйця, відвернувши об-
личчя, перекидали над дахом хліва чи кидали у во-
гонь. Саму ж зурочену курку, у супроводі трикрат-
ного промовляння «Отче наш», повертали навколо 
ніжки стола, а потім обсипали освяченою сіллю і об-
прискували свяченою водою [9, c. 221]. У Штирії 
наприкінці ХІХ століття казали, що дев’ятирічний 
півень може знести яйце, з якого вилупиться васи-
ліск, змія чи дракон [69, c. 383]. 

У скандинавській «Сазі про Босі» король Рінґ 
відправив свого сина Геррауда та його побратима 
Босі до північної країни Біармії з завданням викрас-
ти яйце величезної жар-птиці (gammr), яке вкри-
те зовні золотими письменами. Побратими вбили 
страшного птаха, що жив у храмі, й доставили коро-
леві чудесне яйце. З добутого яйця народився змій, 
якого згодом здолав легендарний Раґнар Лодброк 
[70, с. 295—297, 300]. У німецькому місті Пфорц-
гайм (земля Баден-Вюртемберг) вірили, що семи-
річний півень може знести маленьке яйце, яке слід 
було кинути над дахом будинку, інакше в будинок 
могла вдарити блискавка [71, с. XCI]. 1474 року 
на пагорбі Коленберг в Базелі був спалений півень 
за те, що зніс яйце і цим провістив нещастя [72, 
с. 558; 73, с. 31].

У Сілезії казали, що «нещасливе яйце» не має шка-
ралупи і жовтка та приносить нещастя для двору, тому 
його потрібно було перекинути через дах [37, с. 113]. 
На території гессенського району Веттерау казали, 
що нещасливе яйце слід перекинути через дах будин-
ку, інакше в дім прийде нещастя [74, с. 217]. Перше 
яйце в Рудних горах (Саксонія) кидали через дах бу-
динку так, щоб воно впало якомога далі і відвело не-
щастя. Так само маленькі яйця кидали над будинком 
в напрямку вулиці, щоб уберегтися від нещастя [75, 
с.  234]. На території Рейнської області в середині 
ХІХ століття перше знесене куркою яйце кидали че-



Костянтин РАХНО1132

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

рез дах, щоб курка неслася краще [74, с. 221]. У Сі-
лезії вірили, що часом кури несуть менші і довші, ніж 
зазвичай, так звані відьомські чи нещасливі яйця, які 
приносять нещастя в садибу. Їх потрібно було пере-
кидати через дах, тричі перехрестивши в повітрі, не 
дивлячись в той бік [76, с. 88—89; 77, с. 1500]. На 
Поліссі повсюдно існувала заборона їсти таке яйце. 
Його позбувалися способами, які однозначно витлу-
мачуються як способи відправляння на той світ: яйце 
перекидали через хату або викидали в річку, як у селі 
Грабово Любомльського району Волинської області 
[20, с.  195]. Перекинувши таке яйце через дах, за 
межі освоєного простору, можна було відвернути по-
яву з нього демона. У селі Будзанів Теребовельсько-
го повіту на Галичині яйце-зносок перекидали через 
дах, якщо не хотіли мати духа-хованця [78, с. 96]. У 
Пужниках Бучацького повіту один чоловік, який ви-
рішив мати хованця, носив зносок вісім днів із належ-
них дев’яти, а потім розкаявся і перекинув його через 
хату. У відповідь почувся сміх і крик, що якби він по-
носив яйце ще одну добу, то мав би духа-помічника 
[78, с. 97]. У селі Далешове Городенківського пові-
ту казали, що у розбитому шляхом перекидання че-
рез хату зноскові буде видно очі, голову і ріжки [79, 
с. 157]. Перекидати таке яйце через хату радили і в 
селі Самакова Путильського району Чернівецької об-
ласті, — щоб чортики, які в ньому водяться, не по-
трапили в житло [20, с. 205—206]. У селі Дуби Ір-
шавського району Закарпатської області зносок ки-
дали поверх хати або хліва, бо вважали, що в такому 
яйці сидить чорт [20, с. 205]. На Закарпатті бояли-
ся зноска, бо вважали, що в ньому є сила, яка може 
погано вплинути на людину. До людини може щось 
пристати. Тому його брали лише в ганчірку, разом з 
нею перекидали через хату і закопували там на межі. 
Однак яйце, головним чином, той самий зносок, та-
кож кидали через хату, коли хтось уперше захворів 
на епілепсію, тобто нечисту хворобу, яку спричиняє 
чорт [80, с. 361]. 

В околицях Пінчова гадали, що курка нестиме 
маленькі округлі яйця, якщо переступить через ду-
бові яблучка (гали). Щоб таку курку вилікувати, 
треба було одне з таких маленьких яєчок переки-
нути через дах [81, с.  41]. У Південно-Західній 
Болгарії Великий четвер святкувався, щоб уникну-
ти граду. Рано-вранці варили одне яйце, пофарбу-
вавши його в червоне й клали його в гніздо, зро-

блене в солом’яному даху хати чи кошари. Малим 
дітям повідомляли, що його зніс півень, і вони ці-
лий день ходили за ним і слідкували, чи не ощасли-
вить їх ще одним червоним яйцем. На Воскресін-
ня яйце падало зі стріхи, розбивалося, і його шка-
ралупки клали на наліплених на воротах шматках 
коров’ячого кізяку, а вміст (жовток і білок) дода-
вали у корм худобі задля здоров’я [82, с. 222; 83, 
с. 89]. У Південному Тіролі увечері перед святом 
Богоявлення перекидали яйце чорної курки над да-
хом будинку. Там, де яйце падало, його закопували. 
Вважали, що таким чином можна убезпечити впро-
довж року будинок від удару блискавки [84, с. 754]. 
В Ольденбурзі, знайшовши зовсім маленьке куря-
че яйце, ховали його в балки, бо воно береже хату 
від блискавки [37, с. 113]. На території Північного 
Рейну-Вестфалії маленькі яйця вважалися нещас-
ливими, оскільки з них могли бути висиджені васи-
ліски, тому їх необхідно було перекинути через дах, 
повернувшись спиною до будинку, не спостерігаючи 
за тим, куди вони впали і що з ними трапилось [85, 
с. 205]. У Баварській Швабії та на південному сході 
німецької землі Баден-Вюртемберг вважалося, що 
запалені у хліві увечері перед Страсною п’ятницею 
освячені свічки проганяють звідти хвороби і нечисть. 
Там також казали, що знесені в Страсну п’ятницю 
курячі яйця творять диво і придають силу, яка за-
хищає не тільки людину, а й ниву. Тому шкаралу-
пу таких яєць розкидали на полях. Кожний із чле-
нів сім’ї отримував таке яйце, щоб хвороби оминали 
впродовж року. Круто зварене яйце на Великдень 
тричі кидали над дахом будинку, щоб захистити його 
від удару блискавки [86, с. 116—117; 87, с. 46; 88, 
с. 1000—1001]. Українці лушпиння зі свячених пи-
санок кидали «на щастя» на дах хати [89, с. 221, 
251]. В українській станиці Гривенській на Кубані 
шкаралупу великодніх яєць могли ховати під стрі-
ху — щоб корова не хворіла. Причому господиня 
могла чинити так навіть у тому випадку, якщо ко-
рови у господарстві в цей час не було [90, с. 107]. 
У Ходско (Західна Чехія) була відома ритуальна 
гра з великодніми яйцями, що полягала у підкидан-
ні їх вгору. За одним з варіантів гри, хлопці кида-
ли крашанки через дах стодоли, щоб вони впали на 
дерен. Якщо яйце розбивалося, то дівчину, яка по-
дарувала його, висміювали. При підкиданні крича-
ли: «Rodiče, rodiče — červený vejce» “Батьки, бать-



1133Захисна магія яйця у звичаях і обрядах, пов’язаних із дахом будівлі

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

ки — червоні яйця”. Цей вигук і дав назву звичає-
ві — «Rodičování» [91, с. 57; 92, с. 106; 93, с. 574]. 
Яйця, знесені на Вознесіння, клали в Англії на дах 
у якості оберегу [15, с. 883]. Європою цей звичай 
не обмежувався. Німецький мандрівник Генріх Барт 
згадував, що в західноафриканській державі Бор-
ну в ХІХ столітті солом’яні дахи будинків аристо-
кратії мусили бути прикрашені шкаралупою стра-
усового яйця, щоб гарантувати велику сім’ю [94, 
с. 376]. Часто для захисту від стихій застосовува-
ли кілька символічних предметів одночасно. При 
цьому враховувалася також думка, що стихія може 
бути викликана злою магією, якій слід протидіяти. 
У Північній Чехії вважали, що освячені на Велик-
день вербові гілочки захищають від бурі, блискав-
ки, граду та інших негараздів. Тому втикали окремі 
освячені гілочки у помешканні за хрест із зображен-
ням розп’ятого Христа, за ікони, на горищі, в хліву 
і стодолі. Під час негоди, при наближенні грози в 
піч кидали вербові гілочки і кілька шматочків освя-
ченої свічки (громничної свічки) або кидали через 
дах будинку аномально мале яйце. Це повинне було 
допомогти проти удару блискавки, а також проти ві-
дьом, які вважалися в середньовіччі призвідницями 
негоди [75, с. 58]. У Сілезії і Лужицях вважали, що 
будинок можна захистити від блискавки впродовж 
року, якщо в Страсну п’ятницю зробити вінок з гі-
лок вільхи і повісити його на фронтоні. Те саме очі-
кували від трьох ліщинових гілок, засунутих у бал-
ки перекриття будинку та маленьких курячих яєць, 
покладених під дахом [37, с. 285].

Висновки. Яйце було священним символом у ба-
гатьох релігійних, язичницьких за своїм походжен-
ням віруваннях, позначаючи перехід від небуття до 
буття, народження і відродження. Його активно ви-
користовували у різних обрядах і ритуалах, в тому 
числі й тих, які відбувалися на даху. Яйця, переваж-
но освячені на весняні свята воскресіння природи, 
були могутнім оберегом дому та його покрівлі, хоча 
й мали амбівалентну природу. Деякі яйця, що мали 
аномально малі розміри, вважалися загрозливими, 
й цю загрозу, вмотивовану міфологічно, люди на-
магалися усунути. У міфології багатьох стародав-
ніх народів, від Єгипту до Океанії, яйце символі-
зувало таємницю створення світу з первісного хао-
су і ідеального мікрокосму. Саме яйце, яке виникло 
або само собою, або було відкладене в океані ве-

личезним фантастичним птахом чи змією, розще-
плюючись, ставало джерелом життя на Землі, іно-
ді навіть породжувало богів і перших людей. Тому 
побутувало уявлення, що з яйця можна вивести до-
машнього духа або й зовсім небезпечну міфологіч-
ну істоту.

1.	 Mešša Martin. Hálkový stĺpik — dekoratívno-ochranný 
prvok tradičnej l’udovej architektúry niektorých regiónov 
Slovenska. Tradície stavitel’stva a bývania na Slovensku s 
osobitným akcentom na kultúrne prejavy v prostredí 
etnických minorít. Bratislava; Svidník: EXCO s.  r.  o., 
1999. S. 226—232.

2.	 Schwenk Konrad. Die Sinnbilder der alten Völker. Frank-
furt am Main: J.D. Sauerländer’s Verlag, 1851. 554 S.

3.	 Gimbutas Marija. The Language of the Goddess. Lon-
don: Thames and Hudson, 1989. ХХІІІ, 388 p.

4.	 Bachofen Johann Jakob. Urreligion und antike Symbole: 
Systematisch angeordnete Auswahl aus seinen Werken in 
drei Bänden. Leipzig: Verlag von Philipp Reclam jun., 
1926. Erster Band. 514 S.

5.	 Wildhaber Robert. Zum Symbolgehalt und zur Ikonogra-
phie des Eies. Deutsches Jahrbuch für Volkskunde. 1960. 
Band 6. S. 77—84.

6.	 Полное собрание русских летописей. Том XXII. Рус-
ский хронограф. Часть первая. Хронограф редакции 
1512 года. Санкт-Петербург: типография М.А. Алек-
сандрова, 1911. VII, 580 с.

7.	 Wolff  Theodor. Volksleben an der oberen Nahe. Zeit-
schrift des Vereins für Volkskunde. Berlin: Verlag von 
A.  Asher  &  Co., 1902. Zwölfter Jahrgang. S.  418—
429.

8.	 Andree-Eysn Marie. Volkskundliches aus dem bayrisch-
österreichischen Alpengebiet. Braunschweig: Druck und 
Verlag von Friedrich Vieweg und Sohn, 1910. 274 S.

9.	 Meyrhofer  Karl. Ahnenerbe: Von Sitte und Brauch in 
Altbayern. München; Berlin: Druck und Verlag von 
R. Oldenbourg, 1927. 251 S.

10.	 Bürli J. Volkstümliches aus dem Kanton Luzern. Schwei-
zerisches Archiv für Volkskunde. 1898. Band 2. S. 279—
282.

11.	 Geramb Viktor. Deutsches Brauchtum in Österreich: Ein 
Buch zur Kenntnis und zur Pflege guter Sitten und Bräu-
che. Graz: Verlag der Alpenland-Buchhandlung Südmark, 
1924. 160 S.

12.	 Frolcová Věra. Velikonoce v české lidové kultuře. Praha: 
Vyšehrad, 2001. 277 s.

13.	 Грацианская О.А. Чехи и словаки. Календарные обы
чаи и обряды в странах зарубежной Европы. XIX — 
начало XX в. Весенние праздники. Москва: Наука, 
1977. С. 221—237.

14.	 Рижик Єлизавета. Календарні обряди українців Холм
щини і Підляшшя. Холмщина і Підляшшя: Історико-
етнографічне дослідження. Київ: Родовід, 1997. 
С. 251—269.



Костянтин РАХНО1134

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

15.	 Daniels Cora Linn Morrison, Stevens Charles McClellan. 
Encyclopaedia of Superstitions, Folklore, and the Occult 
Sciences of the World: A Comprehensive Library of Hu-
man Belief and Practice in the Mysteries of Life. Milwau-
kee: J.H.  Yewdale  &  Sons Company, 1903. XXIV, 
1751 p.

16.	 Фольклор старообрядцев Литвы: тексты и иссле-
дование. Том 2. Народная мифология. Поверья. Бы
товая магия. Издание подготовил Юрий Новиков. 
Вильнюс: Издательство Вильнюсского педагогическо-
го университета, 2009. 568 с.

17.	 Dyer T.F. Thiselton. British Popular Customs, Present 
and Past; Illustrating the Social and Domestic Manners 
of the People: Arranged According to the Calendar of the 
Year. London: George Bell and Sons, 1876. 520 p.

18.	 Bourke John Gregory. Der Unrat in Sitte, Brauch, Glau-
ben und Gewohnheitrecht der Völker. Leipzig: Ethnologi-
scher Verlag, 1913. XV, 600 S.

19.	 Sibley J.T. The Divine Thunderbolt. Bloomington: Xli-
bris Corporation, 2009. 424 p.

20.	 Левкиевская E.Е. Славянские представления о спосо-
бах коммуникации между тем и этим светом. Концепт 
движения в языке и культуре. Москва: Индрик, 1996. 
С. 185—212.

23.	 Hoffmann-Krayer Eduard. Feste und Bräuche des Schwei
zervolkes. Zürich: Druck und Verlag von Schult-
hetz & Co., 1913. XIV, 179 S.

24.	 Stoll Otto. Zur Kenntnis des Zauberglaubens, der Volks-
magie und Volksmedizin in der Schweiz. Jahresberichte 
der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in Zü-
rich. 1908—1909. Band 9. S. 37—208.

25.	 Höfler M[ax]. Das Herz als Gebildbrot. Archiv für An-
thropologie. N. F. 1906. Bd. V. S. 263—275.

26.	 Klinger  Witold. Jajko w zabobonie ludowym u nas i w 
starożytności. Rozprawy Akademii Umiejętności, 
Wydział Filologiczny. Seria II. Kraków: nakładem Aka-
demii umiejętności, 1909. T. XXX. S. 162—190.

27.	 Bronner Franz Jozef. Von Deutscher Sitt’ und Art. Volks-
sitten und Volksbräuche in Bayern und den angrenzenden 
Gebieten. München: Verlag von Max Kellers h. h. Hof-
Buch- und Kunsthandlung, 1908. VIII, 360 S.

28.	 Buisson  E.W. Volksglaube im Wutachtale. Mein Hei-
matland. Badische Blätter für Volkskunde. 11. Jahrgang. 
Heft 6. Dezember 1924. S. 133—137.

29.	 Franziszi Fr. Das Ontlas-Ei. Zeitschrift für österreichi-
sche Volkskunde. 1895. I. Jahrgang. S. 13.

30.	 Dahn Felix. Volkssitte. Bavaria: Landes- und Volkskun-
de des Königreichs Bayern. München: literarisch-artisti-
sche Anstalt, 1860. Erster Band. Ober- und Niederbay-
ern. S. 363—423.

31.	 Adrian Karl. Wind und Wetter im Glauben und Brauchtum 
unseres Volkes. Mitteilungen der Gesellschaft für Salzbur-
ger Landeskunde. 1944—1945. Band 84/85. S. 1—48.

32.	 Eysn M. Das Antlass-Ei im Salzburgischen. Zeitschrift 
des Vereins für Volkskunde. Berlin: Verlag von A.  As-
her & Co., 1898. Achter Jahrgang. S. 339—340.

33.	 Сеньоль Клод. Сказания о Дьяволе согласно народ-
ным верованиям. Свидетельства, собранные Клодом 
Сеньолем. Том 1. Москва: Энигма, 2002. 608 с.

34.	 Bellsehan Eugen. Beitrag zur Kenntnis der Volksmedizin 
in Kärnten: Volksheilmittel aus dem Tierreiche. CARIN-
THIA: Mitteilungen des Vereines «Naturhistorisehes 
Landesmuseum für Kärnten». 1925. 114. und 115. Jahr-
gang. S. 1—11.

35.	 Volksmedizin in Tirol: Ein EU-Interreg-II- Projekt 
ZDN. Ratingen: VGM-Verlag, 2001. 920 S.

36.	 Waldfreund J.E. Volksgebräuche und Aberglaube in Tirol 
und dem Salzburger Gebirg. Zeitschrift für deutsche My-
thologie und Sittenkunde. 1855. Dritter Band. S. 334—
343.

37.	 Wuttke Adolf. Der deutsche Volksaberglaube der Gegen-
wart. Berlin: Verlag von Wiegand & Grieben, 1869. ХІІ, 
499 S.

38.	 Möderndorfer Vinko. Verovanja, uvere in običaji Sloven
cev: (narodopisno gradivo). Celje: Tiskarna Družbe sv. 
Mohorja, 1948. Druga knjiga: Prazniki. 456 s.

39.	 Encyklopédia l’udovej kultúry Slovenska. Bratislava: 
Veda, 1995. Т. 1. 484 s.

40.	 Grohmann  Joseph  Virgil. Aberglauben und Gebräuche 
aus Böhmen und Mähren. Prag: Druck der k. k. Hofbuch
druckerei von Gottlieb Haase Söhne, 1864. I. Band. X, 
247 S.

41.	 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Heraus-
gegeben unter besonderer Mitwirkung von Eduard Hoff-
mann-Krayer und Mitarbeit zahlreicher Fachgenossen 
von Hanns Bächtold-Stäubli. Berlin; Leipzig: Walter de 
Gruyter, 1929—1930. Band 2. C-Frautragen. 1778 S.

42.	 Mogk Eugen. Das Ei im Volksbrauch und Volksglauben. 
Zeitschrift des Vereins für Volkskunde. Berlin: Beh-
rend & Co., 1915. Fünfundzwangzigster Jahrgang. S. 215—
223.

43.	 Oelschlaeger  Petra. Donnerwetter! Norderstedt: Books 
on Demand GmbH, 2009. 306 S.

44.	 Wolfram  Richard. Brauchtum und Volksglaube in der 
Gottschee. Wien: Im Selbstverlag des Österreichischen 
Museums für Volkskunde, 1980. 247 S.

45.	 Шмайда Михайло. А іші вам вінчую. Календарна об-
рядовість русинів-українців Чехо-Словаччини. 
Пряшів: Словацьке педагогічне видавництво, відділ 
української літератури, 1992. 502 с.

46.	 Зеленин Д.К. Описание рукописей Учёного архива Им-
ператорского Русского географического общества. Пе-
троград: типография А.В. Орлова, 1915. Вып. 2. 988 с.

47.	 Baumgarten Аmand. Aus der volksmässigen Ueberlieferung 
der Heimat I: Zur volksthümlichen Naturkunde. Zweiun
dzwanzigster Bericht über das Museum Francisco-Caro
linum nebst der dreiundzwanzigsten Lieferung der Bei
träge zur Landeskunde von Oesterreich ob der Ens. 1862. 
S. 1—159.

48.	Вархол Надія. Народна демонологія українців Сло-
ваччини. Свидник: Tlačiareň svidnícka, s.  r.  o., 2017. 
448 с.



1135Захисна магія яйця у звичаях і обрядах, пов’язаних із дахом будівлі

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

49.	Kaindl Raimund Friedrich. Der Festkalender der Rusna-
ken und Huzulen. Mitteilungen der k. k. Geographischen 
Gesellschaft. 1896. XXXIX. Band. S. 401—446.

50.	 Kolbe Wilhelm. Hessische Volks-sitten und Gebräuche im 
Lichte der heidnischen Vorzeit. Marburg: N.G. Elwert’iche 
Verlagsbuchhandlung, 1888. [2], 191, [1] S.

51.	 Höfler Max. Gebildbrote bei der Geburts-, Wochenbett- und 
Tauffeier (Geburts- und Namenstag). Zeitschrift für öster-
reichische Volkskunde. 1909. XV. Jahrgang. S. 81—111.

52.	 Munkacsi  Bernhard. Volksglauben der Wotjaken. Am 
Ur-Quell. 1893. IV. Band. S. 88—91.

53.	 Owen Elias. Welsh Folk-Lore: a Collection of the Folk-
Tales and Legends of North Wales. Oswestry; Whexham: 
Printed and Published by Woodall, Minshall, and Co., 
1896. XII, 359 p.

54.	 Peter Anton. Volkstümliches aus Österreichisch-Schlesi-
en. Troppau: Im Selbstverlage des Herausgebers, 1867. 
Band  II. Sagen und Märchen. Bräuche und Volksaber-
glauben. XVI, 288 S.

55.	 Antworten. Sudetendeutsche Zeitschrift für Volkskunde. 
1928. 1. Jahrgang. S. 219—223.

56.	 Meyer Elard Hugo. Badisches Volksleben im neunzehn-
ten Jahrhundert. Strassburg: Verlag von Karl J. Trübner, 
1900. XII, 628 S.

57.	 Schmitt Emil. Sagen, Volksglauben, Sitten und Bräuche 
aus dem Baulande (Hettingen). Ein Beitrag zur badi-
schen Volkskunde. Baden-Baden: Ernst Kölblin, Hof- 
Buchdruckerei, 1895. 23 S.

58.	 Heßler  Carl. Hessische Landes- und Volkskunde: das 
ehemalige Kurhessen und das Hinterland am Ausgange 
des 19.  Jahrhunderts. Marburg: N.G. Elwert’sche Ver-
lagsbuchhandlung, 1904. Band II. Hessische Volkskunde. 
662 S.

59.	 Horváthová Emília. Duchovná kultúra. Horehronie: Kul-
túra a spôsob života ľudu. Bratislava: Veda, vydavatel’stvo 
Slovenskej akadémie vied, 1974. S. 245—371.

60.	Krpelec Bartolomej. Bardejov a jeho okolie dávno a dnes. 
Bardejov: Vydal Miestny odbor Matice slovenskej, 1935. 
392 s.: 1 pl.

61.	 Blau Josef. Huhn und Ei in Sprache, Brauch und Glauben 
des Volkes im oberen Angelthale (Böhmerwald). Zeit-
schrift für österreichische Volkskunde. 1902. VIII  Jahr-
gang. S. 221—237.

62.	 Weslowski Elias. Das rumänische Bauernhaus in der Bu-
kowina. Zeitschrift für österreichische Volkskunde. 1912. 
XVIII. Jahrgang. S. 81—118.

63.	 Gubernatis  Angelo  de. Die Thiere in der indogermani-
schen Mythologie. Leipzig: Verlag von F.W.  Grunow, 
1874. XXIV, 675 S.

64.	Vlachos Theodoros. Geister- und Dämonenvorstellungen 
im südosteuropäischen Raum griechischer Sprachzugehö-
rigkeit. Österreichische Zeitschrift für Volkskunde. 1971. 
Band XXV. S. 217—248.

65.	 Sepp  Johann  Nepomuk. Das Heidenthum und dessen 
Bedeutung für das Christenthum. Regensburg: Verlag 
von G. Joseph Manz, 1853. Band 2. 506 S.

66.	Seligmann Siegfried. Der böse Blick und Verwandtes: ein 
Beitrag zur Geschichte des Aberglaubens aller Zeiten und 
Völker. Berlin: Hermann Barsdorf Verlag, 1910. Zweiter 
Band. XXII, 526 S.

67.	 Birlinger  Anton. Volksthümliches aus Schwaben. Frei-
burg im Breisgau: Herder’sche Verlagshandlung, 1861. 
Band 1. VIII, 534 S.

68.	Gustawicz  Bronisław. Podania, przesądy, gadki i nazwy 
ludowe w dziedzinie przyrody. Zbiór wiadomości do an-
tropologii krajowej. Kraków, 1881. T. V. S. 102—186.

69.	Schlossar Anton. Volksmeinung und Volksaberglaube aus 
der deutschen Steiermark. Germania. 1891. 36. Jahrgang. 
S. 380—406.

70.	 Тиандер К. Поездки скандинавов в Белое море. Санкт-
Петербург: типография И.Н. Скороходова, 1906. [2], 
VI, 450 с.

71.	 Grimm Jacob. Deutsche Mythologie. Göttingen: Diete-
richsche Buchhandlung, 1854. XLVIII, 1246 S.

72.	 Amira Karl v. Tierstrafen und Tierprozesse. Mittheilun-
gen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung. 
Innsbruck: Verlag der Wagner’schen Universitäts-Buch-
handlung, 1891. XII. Band. S. 545—601.

73.	 Lewy Heinrich. Morgenländischer Aberglaube in der rö-
mischen Kaiserzeit. Zeitschrift des Vereins für Volkskun-
de. Berlin: Verlag von A.  Asher  &  Co., 1893. Dritter 
Jahrgang. S. 23—40.

74.	 Wolf Johann Wilhelm. Beiträge zur deutschen Mytholo-
gie. Göttingen; Leipzig: Dieterichsche Buchhandlung, 
1852. XXVI, 266 S.

75.	 John Ernst. Aberglaube, Sitte und Brauch im sächsischen 
Erzgebirge. Annaberg: Grasersche Buchhandlung, 1909. 
259 S.

76.	 Drechsler Paul. Sitte, Brauch und Volksglaube in Schle-
sien. Leipzig: Druck und Verlag von B.G. Teubner, 1906. 
2. Teil. XII, 348 S.

77.	 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Heraus-
gegeben unter besonderer Mitwirkung von Eduard Hof
fmann-Krayer und Mitarbeit zahlreicher Fachgenossen 
von Hanns Bächtold-Stäubli. Berlin; Leipzig: Walter 
de Gruyter, 1936—1937. Band  8. Silber-Vulkan. 
1762 S.

78.	 Гнатюк Володимир. Знадоби до галицько-руської де-
монольоґії. Етнографічний збірник. Видає Етно-
ґрафічна комісія Наукового Товариства імени Шев-
ченка. Львів: друкарня Наукового товариства імени 
Шевченка, 1904. Т. ХV. II, 272 с.

79.	 Гнатюк  Володимир. Знадоби до української демоно-
льоґії. Т. ІІ. Випуск 1. Етнографічний збірник. Видає 
Етноґрафічна комісія Наукового Товариства імени 
Шевченка. Львів: друкарня Наукового товариства 
імени Шевченка, 1912. Т. ХХХІІІ. XLII, 237 с.

80.	Потушняк  Федор. Ворожки осійських босоркань. 
Осій: Народна бібліотека, 2011. 523 с.

81.	 Siarkowski Wład. Materiały do etnografii ludu polskiego z 
okolic Pinczowa. Zbiór wiadomości do antropologii krajowej. 
Kraków, 1885. Tom IX. S. 3—72.



Костянтин РАХНО1136

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

82.	 Захариев Йордан. Каменица: географско-етнографско 
изучване. Сборник за народни умотворения и наро-
допис. София: Придворна печатница, 1935. Кни-
га XL. VIII, 458, 48 с.

83.	 Арнаудов Михаил. Български календарни праздници, 
обичаи, верования, песни и забави презъ целата го-
дина. София: Хемус-Книпеграф, 1943. 164 с.

84.	Heyl Johann Adolf. Volkssagen, Bräuche und Meinungen 
aus Tirol. Brixen: Verlag der Buchhandlung des Kath. 
polit. Pressvereins, 1897. 847 S.

85.	 Wolff  Theodor. Volksglauben und Volksbräuche an der 
oberen Nahe. Zeitschrift des Vereins für rheinische und 
westfälische Volkskunde. 1905. Drittes Heft. S.  177—
210, 277—309.

86.	Schlicht  Josef. Bayerisch Land und Bayerisch Volk. 
München: Druck und Verlag des Literarischen Instituts 
von Dr. M. Huttler, 1875. VII, 536 S.

87.	 [Frank  Christian.] Vorfasten- und Fastnachtsbräuche. 
Deutsche Gaue. Kaufbeuren, 1930. Bd. 31. S. 20—32, 
35—48.

88.	Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Heraus-
gegeben unter besonderer Mitwirkung von Eduard Hoff-
mann-Krayer und Mitarbeit zahlreicher Fachgenossen 
von Hanns Bächtold-Stäubli. Berlin; Leipzig: Walter de 
Gruyter, 1931—1932. Band  4. Hieb- und Stichfest. 
Knistern. 1584 S.

89.	 Килимник Степан. Український рік у народніх звичаях 
в історичному освітленні. Вінніпеґ-Торонто: Видавни-
чий Комітет, 1962. Том третій (Весняний цикл). 372 с.

90.	Бондарь Н.И. Календарные праздники и обряды ку-
банского казачества. Краснодар: Кубанькино, 2003. 
266 с.

91.	 Jindřich  Jindřich. Chodsko. Praha: nakladatelství 
Československé akademie věd, 1956. 287 s.

92.	 Žalud  Augustin. Česká vesnice; život našich předků; 
poměry hospodářské a sociální, jejich slavnosti a obyčeje, 
byt (stavby a zařízení), uměni lidové. Praha: nákladem 
B. Kočího, 1919. 127, [9] s.

93.	 Kott  František  Št. Česko-nemecký slovník zvláště 
grammaticko-fraseologický. Praha: nákladem České 
Akademie Císaře Františka Josefa pro vědy, slovesnost a 
umění, 1896. Číslo  I. Příspěvky k česko-německému 
slovníku zvláště grammaticko-fraseologickému. II, 583 s.

94.	Barth Heinrich. Reisen und Entdeckungen in Nord- und 
Central-Afrika: in den Jahren 1849 bis 1855; Tagebuch 
seiner im Auftrag der Brittischen Regierung unternom-
menen Reise. Gotha: Justus Perthes, 1859. Erster Band. 
508 S.

REFERENCES
Messa, M. (1999). Halk Pillar as a Decorative and Protective 

Element of the Traditional Folk Architecture of Some Re-
gions of Slovakia. Traditions of the Building and Housing 
in Slovakia with a Special Accent for Cultural Speeches in 
the Environment of Ethnic Minorities (Pp. 226—232). 
Bratislava; Svidnik: EXCO s. r. o. [in Slovak].

Schwenk, K. (1851). The Symbols of Ancient Peoples. Frank-
furt am Main: J.D.  Sauerländer’s Publishing House [in 
German].

Gimbutas, M. (1989). The Language of the Goddess. Lon-
don: Thames and Hudson.

Bachofen, J.J. (1926). Primal Religion and Ancient Symbols: 
Systematically Arranged Selections from His Works in 
Three Volumes (Vol. 1). Leipzig: Philipp Reclam Jr. Pub-
lishing House [in German].

Wildhaber, R. (1960). On the Symbolic Content and Iconog-
raphy of the Egg. German Yearbook of Folklore, 6, 77—
84 [in German].

(1911). Complete Collection of Russian Chronicles. Russian 
Chronograph. Part one. Chronograph of the 1512 Edition 
(Vol. XXII). Saint Petersburg: M.A. Alexandrov’s Print-
ing House [in Russian].

Wolff, Th. (1902). Folk Life on the Upper Nahe. Journal of 
the Folklore Society, 12, 418—429 [in German].

Andree-Eysn, M. (1910). Folklore from the Bavarian-Aus-
trian Alpine Region. Braunschweig: Printed and published 
by Friedrich Vieweg and Son [in German].

Meyrhofer, K. (1927). Ancestral Heritage: On Customs and 
Traditions in Old Bavaria. Munich; Berlin: Printed and 
published by R. Oldenbourg [in German].

Burli, J. (1898). Folklore from the Canton of Lucerne. Swiss 
Archives for Folklore, 2, 279—282 [in German].

Geramb, V. (1924). German Customs in Austria: A Book 
for the Knowledge and Preservation of Good Customs 
and Traditions. Graz: Publisher of the Alpenland Bookstore 
Sudmark [in German].

Frolcova, V. (2001). Easter in Czech Folk Culture. Prague: 
Vysehrad [in Czech].

Gratsianskaya, O.A. (1977). Czechs and Slovaks. Calendar 
Customs and Rites in the Countries of Foreign Europe. 
XIX — Early XX Century. Spring Holidays (Pp. 221—
237). Moscow: Nauka [in Russian].

Ryzhyk, E. (1997). Calendar Rites of the Ukrainians of Kholm 
Region and Podlasie. Kholm Region and Podlasie: Histor-
ical and Ethnographic Study (Pp. 251—269). Kyiv: Ro-
dovid [in Ukrainian].

Daniels, C.  L.  M., Stevens, Ch.  McCl. (1903). Encyclo-
paedia of Superstitions, Folklore, and the Occult Scienc-
es of the World: A Comprehensive Library of Human 
Belief and Practice in the Mysteries of Life. Milwaukee: 
J.H. Yewdale & Sons Company.

Novikov, Yuri. (2009). Folklore of the Old Believers of Lith-
uania: Texts and Studies. Folk Mythology. Beliefs. Every-
day Magic (Vol. 2). Vilnius: Publishing House of Vilnius 
Pedagogical University [in Russian].

Dyer, T. F. T. (1876). British Popular Customs, Present and 
Past; Illustrating the Social and Domestic Manners of the 
People: Arranged According to the Calendar of the Year. 
London: George Bell and Sons.

Bourke, J.G. (1913). The Debris in the Customs, Traditions, 
Beliefs, and Customary Law of Nations. Leipzig: Ethno-
logical Publishing House [in German].



1137Захисна магія яйця у звичаях і обрядах, пов’язаних із дахом будівлі

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Sibley, J.T. (2009). The Divine Thunderbolt. Bloomington: 
Xlibris Corporation.

Levkievskaya, Ye.Ye. (1996). Slavic Ideas about the Methods of 
Communication between This and That World. The Con-
cept of Movement in Language and Culture (Pp. 185—
212). Moscow: Indrik [in Russian].

Hoffmann-Krayer, E. (1913). Festivals and Customs of the 
Swiss People. Zurich: Printed and published by Schult-
hetz & Co. [in German].

Stoll, O. (1908—1909). On the Knowledge of Magical Be-
liefs, Folk Magic, and Folk Medicine in Switzerland. An-
nual Reports of the Geographical-Ethnographic Society in 
Zurich, 9, 37—208 [in German].

Hofler, M. (1906). The Heart as a Formed Bread. Archives 
of Anthropology, V, 263—275 [in German].

Klinger, W. (1909). The Egg in Folk Superstition in Our 
Country and in Antiquity. Proceedings of the Acade-
my of Arts, Faculty of Philology. Series II (Vol. XXX, 
pp.  162—190). Krakow: Published by the Academy of 
Arts [in Polish].

Bronner, F.J. (1908). On German Customs and Traditions. 
Folk Customs and Traditions in Bavaria and the Neigh-
bouring Regions. Munich: Max Keller’s Publishing House 
[in German].

Buisson, E.W. (1924). Folk Beliefs in the Wutach Valley. My 
Homeland. Baden Journal of Folklore, 6, 133—137 [in 
German].

Franziszi, Fr. (1895). The Ontlas Egg. Journal of Austrian 
Folklore (P. 13) [in German].

Dahn, F. (1860). Folk Customs. Bavaria: Regional and Folk-
lore Studies of the Kingdom of Bavaria. Upper and Low-
er Bavaria (Vol. 1, pp. 363—423). Munich: Literary and 
Artistic Institute [in German].

Adrian, K. (1944—1945). Wind and Weather in the Be-
liefs and Customs of Our People. Reports of the Soci-
ety for Salzburg Regional Studies, 84/85, 1—48 [in 
German].

Eysn, M. (1898). The Antlass Egg in Salzburg. Journal of the 
Society for Folklore, 8, 339—340 [in German].

Seignolle, C. (2002). Tales about the Devil According to Pop-
ular Beliefs. Testimonies Collected by Claude Seignolle 
(Vol. 1). Moscow: Enigma [in Russian].

Bellsehan, E. (1925). Contribution to the Knowledge of Folk 
Medicine in Carinthia: Folk Remedies from the Animal 
Kingdom. CARINTHIA: Communications of the Asso-
ciation «Natural History State Museum of Carinthia», 
114—115, 1—11 [in German].

(2001). Folk Medicine in Tyrol: An EU Interreg II Project 
ZDN. Ratingen: VGM-Verlag [in German].

Waldfreund, J.E. (1855). Folk Customs and Superstitions in 
Tyrol and the Salzburg Mountains. Journal of German My-
thology and Customs, 3, 334—343 [in German].

Wuttke, A. (1869). Contemporary German Folk Superstitions. 
Berlin: Wiegand & Grieben [in German].

Moderndorfer, V. (1948). Faith, Beliefs and Customs of the 
Slovenes: (Ethnographic Materials). Second book: Hol-

idays. Celje: Printing House of the Society of St. Mohor 
[in Slovenian].

(1995). Encyclopedia of Slovak Folk Culture (Vol. 1). Brat-
islava: Veda [in Slovak].

Grohmann, J.V. (1864). Superstitions and Customs from Bo-
hemia and Moravia (Vol. 1). Prague: Printed by the Im-
perial and Royal Court Printing Office of Gottlieb Haase 
and Sons.

Eduard, Hoffmann-Krayer, & Hanns, Bachtold-Staubli. 
(1929—1930). Concise Dictionary of German Supersti-
tions (Vol. 2). C-Frautragen. Berlin; Leipzig: Walter de 
Gruyter [in German].

Mogk, E. (1915). The Egg in Folk Customs and Beliefs. 
Journal of the Association for Folklore, 25, 215—223 [in 
German].

Oelschlaeger, P. (2009). Thunderstorm! Norderstedt: Books 
on Demand GmbH [in German].

Wolfram, R. (1980). Customs and Folk Beliefs in the 
Gottschee. Vienna: Self-published by the Austrian Muse-
um of Folklore [in German].

Shmaida, M. 1992. And I Wish You. Calendar Rituals of the 
Ruthenians-Ukrainians of Czechoslovakia. Presov: Slo-
vak Pedagogical Publishing House, Department of Ukrai-
nian Literature [in Ukrainian].

Zelenin, D.K. (1915). Description of the Manuscripts of 
an Archive of the Imperial Russian Geographical Soci-
ety (Issue 2). Petrograd: A.V. Orlov’s Printing House [in 
Russian].

Baumgarten, А. (1862). From the Popular Tradition of Home-
land  I: On the Folk Natural History. The Twenty Sec-
ond Proceedings on the Museum Francisco Carolinum 
along with the Twenty-Three Issue of Contributions to 
the Regional Studies of Austria on Ens (Pp. 1—159) [in 
German].

Varkhol, N. (2017). Folk Demonology of the Ukrainians of 
Slovakia. Svidnik: Svidnik Publishing House, Ltd. [in 
Ukrainian].

Kaindl, R.F. (1896). The Festival Calendar of the Ruthe-
nians and Hutsuls. Proceedings of the Royal and Imperi-
al Geographical Society (Vol. XXXIX, pp. 401—446) 
[in German].

Kolbe, W. (1888). Hessian People’s Customs and Traditions 
in the Light of the Pagan Era. Marburg: N.G. Elwert’s 
Printing House and Book Trade [in German].

Hofler, M. (1909). Figured Breads at the Birth, Puerperium 
and Baptism Celebrations (Birth and Name Day). Jour-
nal of Austrian Ethnology (Vol. XV, pp. 81—111) [in 
German].

Munkacsi, B. (1893). Popular Beliefs of the Votyaks. At the 
Original Source (Vol. IV, pp. 88—91) [in German].

Owen, E. (1896). Welsh Folk-Lore: a Collection of the 
Folk-Tales and Legends of North Wales. Oswestry and 
Whexham: Printed and Published by Woodall, Minshall, 
and Co.

Peter, A. (1867). Popular from Austrian Silesia. Legends 
and Fairy Tales. Customs and Beliefs among the People 



Костянтин РАХНО1138

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

(Vol.  II). Troppau: In the self — publisher of the editor 
[in German].

Answers. (1928). Sudetic German Journal for Ethnology, 1, 
219—223 [in German].

Meyer, E.H. (1900). Baden Folk Life in the Nineteenth Cen-
tury. Strasbourg: Karl J. Trubner’s Publishing House [in 
German].

Schmitt, E. (1895). Legends, Popular Beliefs, Customs and 
Traditions from Baulande (Hettingen). A Contribution to 
Baden Folklore. Baden-Baden: Ernst Kölblin, Court Book 
Printing House [in German].

Heßler, C. (1904). Hessian Geography and Ethnology: the 
Former Kurhessen and the Hinterland of the Late 19th Cen-
tury. Hessian Ethnology (Vol. II). Marburg: N.G. Elw-
ert’s Publishing House. 

Horvathova, E. (1974). Spiritual Culture. Upper Hron Re-
gion: Culture and Way of Life of the People (Pp. 245—
371). Bratislava: Science, publishing house of the Slovaki-
an Academy of Sciences [in Slovak].

Krpelec, B. (1935). Bardejov and its Surroundings, Past and 
Present. Bardejov: Published by the Local Department of 
the Slovak Matica [in Slovak].

Blau, J. (1902). Chicken and Egg in the Language, Customs, 
and Beliefs of the People in the Upper Angel Valley (Bohe-
mian Forest). Journal of Austrian Ethnology, VIII, 221—
237 [in German].

Weslowski, E. (1912). The Romanian Farmhouse in Bukov-
ina. Journal of Austrian Ethnology, XVIII, 81—118 [in 
German].

Gubernatis, A. de. (1874). Animals in Indo-European My-
thology. Leipzig: F.W.  Grunow Publishing House [in 
German].

Vlachos, Th. (1971). Conceptions of Ghosts and Demons in 
the Greek-Speaking Southeast European Region. Austri-
an Journal of Folklore (Vol. XXV, pp. 217—248) [in 
German].

Sepp, J.N. (1853). Paganism and Its Significance for Chris-
tianity. Regensburg: G. Joseph Manz Publishing House 
[in German].

Seligmann, S. (1910). The Evil Eye and Related Things: a 
Contribution to the History of Superstition of All Times 
and Peoples (Vol. 2). Berlin: Hermann Barsdorf Publish-
ing House [in German].

Birlinger, A. (1861). Folk Tales from Swabia (Vol.  1). 
Freiburg im Breisgau: Herder Publishing House Trading 
[in German].

Gustawicz, B. (1881). Legends, Superstitions, Stories and Folk 
Names in the Field of Nature. Collection of Information 
for National Anthropology (Vol. V, pp.  102—186) [in 
Polish].

Schlossar, A. (1891). Popular Opinion and Popular Supersti-
tion from German Styria. Germania, 36, 380—406 [in 
German].

Tiander, K. (1906). Scandinavians’ Trips to the White Sea. 
Saint Petersburg: I.N.  Skorokhodov Printing House [in 
Russian].

Grimm, J. (1854). German Mythology. Göttingen: Dieterich’s 
Book Trade [in German].

Amira, Karl v. (1891). Animal Punishments and Animal Tri-
als. Proceedings of the Institute for Austrian Historical Re-
search, XII, 545—601 [in German].

Lewy, H. (1893). Oriental Superstition in the Roman Impe-
rial Period. Journal of the Association for Ethnology, 3, 
23—40 [in German].

Wolf, J.W. (1852). Contributions to German Mythology. Göt-
tingen and Leipzig: Dieterich’s Book Trade [in German].

John, E. (1909). Superstitions, Customs and Traditions in the 
Saxon Ore Mountains. Annaberg: Graser’s Book Trade 
[in German].

Drechsler, P. (1906). Customs, Traditions, and Folk Be-
liefs in Silesia (Vol. 2). Leipzig: Printed and Published 
by B.G. Teubner [in German].

Hoffmann-Krayer, Eduard (Ed.). (1936—1937). Concise 
Dictionary of German Superstitions. Silver  — Volcano 
(Vol. 8). Berlin; Leipzig: Walter de Gruyter [in German].

Hnatiuk, V. (1904). Supplies for Galician-Ruthenian Demo-
nology. Ethnographic Collection. Published by the Ethno-
graphic Commission of the Shevchenko Scientific Society 
(Vol. XV). Lviv: Printing House of the Shevchenko Sci-
entific Society [in Ukrainian].

Hnatiuk, V. (1912). Supplies for Ukrainian Demonology 
(Vol. II, issue 1). Ethnographic Collection. Published by 
the Ethnographic Commission of the Shevchenko Scien-
tific Society (Vol. XXXIII). Lviv: Printing House of the 
Shevchenko Scientific Society [in Ukrainian].

Potushnyak, F. (2011). Fortune Telling of Osiy Witches. Osiy: 
People’s Library [in Ukrainian].

Siarkowski, W. (1885). Materials for the Ethnography of 
the Polish People from the Vicinity of Pinczow. Collec-
tion of Information for National Anthropology (Vol. IX, 
pp. 3—72). Krakow [in Polish].

Zakhariev, Y. (1935). Kamenitsa: Geographical and Ethno-
graphic Study. The Folklore and Ethnography Collection 
(Vol. XL). Sofia: Court Printing House [in Bulgarian].

Arnaudov, M. (1943). Bulgarian Calendar Holidays, Cus-
toms, Beliefs, Songs and Entertainment Throughout the 
Year. Sofia: Hemus; Knipegraf [in Bulgarian].

Heyl, J.A. (1897). Folk Tales, Customs, and Opinions from 
Tyrol. Brixen: Publishers of the Bookstore of the Catholic 
Political Press Association [in German].

Wolff, Th. (1905). Folk Beliefs and Customs on the Upper 
Nahe. Journal of the Association for Rhenish and West-
phalian Folklore, 3, 177—210, 277—309 [in German].

Schlicht, J. (1875). Bavarian Land and Bavarian People. Mu-
nich: Printed and Published by the Literary Institute of 
Dr. M. Huttler [in German].

Frank, Ch. (1930). Pre-Lent and Carnival Customs. German 
Regions (Vol. 31, pp. 20—32, 35—48) [in German].

Hoffmann-Krayer, Eduard. (Ed.). (1931—1932). Concise 
Dictionary of German Superstitions. Impregnability.  — 
Crackling (Vol. 4). Berlin; Leipzig: Walter de Gruyter [in 
German].



1139Захисна магія яйця у звичаях і обрядах, пов’язаних із дахом будівлі

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 5 (185), 2025

Kylymnyk, S. (1962). Ukrainian Year in Folk Customs in His-
torical Light. Spring Cycle (Vol. 3). Winnipeg; Toronto: 
Publishing Committee [in Ukrainian].

Bondar, N.I. (2003). Calendar Holidays and Rituals of the 
Kuban Cossacks. Krasnodar: Kubankino [in Russian].

Jindrich, J. (1956). Chodsko. Prague: Publishing House of the 
Czechoslovak Academy of Sciences [in Czech].

Zalud, A. (1919). Czech Village; Life of Our Ancestors; Eco-
nomic and Social Conditions, Their Festivals and Customs, 
Housing (Buildings and Equipment), Folk Art. Prague: 
published by B. Kocí [in Czech].

Kott, Fr. St. (1896). Czech-German Dictionary, Espe-
cially the Grammatical-Phraseological One. Contri-
butions to the Czech-German Dictionary, Especial-
ly to the Grammatical-Phraseological One (Issue I). 
Prague: published by the Czech Academy of Emper-
or Franz Joseph for Sciences, Literature and Arts [in 
Czech].

Barth, H. (1859). Travels and Discoveries in North and 
Central Africa: in the Years 1849 to 1855; Journal of his 
Journey Undertook on Behalf of the British Government 
(Vol. 1). Gotha: Justus Perthes [in German].


