
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ТРАДИЦІЙНІ УЯВЛЕННЯ 
ДОЛИНЯН ЗАКАРПАТТЯ  

ПРО ДОМОВИКА:  
КАЛЕНДАРНО-ПОБУТОВА 

ОБРЯДОВІСТЬ

Галина РЕЙТІЙ
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-7027-6668

аспірантка, ДВНЗ «Ужгородський національний університет»,
кафедра археології, етнології та культурології;

старша наукова співробітниця,
Комунальний заклад «Закарпатський музей народної 
архітектури та побуту» Закарпатської обласної ради,

відділ науково-освітньої роботи,
вул. Капітульна, 33а, 88000, м. Ужгород, Україна,

e-mail: halyna.reitii@uzhnu.edu.ua

УДК 398.33/.431(477.87)
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.06.1462

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

Демонологічні вірування та уявлення є невід’ємним склад-
ником духовної культури народу, тож регіональна специфіка 
викликає значний науковий інтерес. У цьому розсліді розгля-
дається образ домовика в народних уявленнях долинян За-
карпаття. Об’єктом дослідження є традиційна демонологія 
долинян Закарпаття, а предметом — уявлення, пов’язані з 
домовиком, їхні календарні та побутові вияви, а також ло-
кальні особливості в контексті загальнослов’янських рис. 
Мета статті — систематичне виявлення та аналіз функцій, 
зовнішніх характеристик, просторового розташування та ри-
туальних практик, пов’язаних з міфологічним персонажем. 

Методологія базується на принципі історизму, мето-
ді польового спостереження, типологічного, структурно-
функціонального та компаративного методів. Джерельною 
базою став польовий матеріал, зібраний авторкою під час 
етнографічних експедицій в локально-територіальних зонах 
розселення долинян, а також архівні матеріали. 

У тексті комплексно розкривається різноаспектний об-
раз домовика, його амбівалентність та зв’язок з архаїчни-
ми уявленнями про культ предків та анімізму. Проаналізо-
вані локальні номінації, описані візуальні та трансформацій-
ні характеристики демонологічної фігури, її нішу в просторі 
(житлова зона, подвір’я), а також захисні, господарські та 
негативні функції. 

Ключові слова: домовик, демонологія, календарні обря-
ди, побутові звичаї, апотропеї, долиняни Закарпаття.

Halyna REITII
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-7027-6668
PhD-student, SHEE «Uzhhorod National University»,
Department of Archeology, Ethnology and Cultural Studies;
Senior Researcher, Municipal Institution «Transcarpathian
Museum of Folk Architecture and Life» 
of the Transcarpathian Regional Council,
Department of Scientific and Educational Work,
33a, Kapitulna St., 88000, Uzhgorod, Ukraine,
e-mail: halyna.reitii@uzhnu.edu.ua

TRADITIONAL WORLDVIEW 
OF THE TRANSCARPATHIAN DOLYNIANS 
ON THE DOMOVYK: CALENDAR 
AND DOMESTIC RITUALS

Demonological beliefs and representations are an integral 
part of people’s spiritual culture; consequently, their regional 
specificity is a matter of considerable scholarly interest. This 
article explores the figure of the domovyk (house spirit) within 
the folk worldview of the Transcarpathian Dolynians. The stu-
dy focuses on the traditional demonology of the Dolynians and 
the complex of beliefs associated with the domovyk, paying 
particular attention to its calendar-related and everyday mani-
festations, as well as its local peculiarities compared with pan-
Slavic traditions. The article aims to provide a systematic ana-
lysis of the functions, external characteristics, spatial localisati-
on and ritual practices associated with this mythological figure.

The methodology is grounded in historicism and supple-
mented by field observation, typological, structural-functional 
and comparative approaches. It is based on field materials coll-
ected by the author during ethnographic expeditions to Doly-
niany settlements and archival sources.

The article provides a thorough analysis of the multifaceted 
and ambivalent image of the domovyk, its connection with ar-
chaic ancestor and animist cults, and the persistence of these 
motifs in local tradition. Particular focus is placed on local no-
menclature, visual and transformational features, spatial asso-
ciations (e. g. domestic interior and household yard), and pro-
tective, economic and malevolent functions. It also addresses 
the figure of the domovyk as a «spirit of enrichment», alongside 
propitiatory rituals and apotropaic practices expressed in the 
calendar cycle and situational contexts. The study demon-
strates the syncretism of pre-Christian and Christian elements 
which preserve the continuity of archaic thought patterns and 
reflect the distinctive worldview of the Transcarpathian 
Dolynians.

Keywords: domovyk, demonology, calendar rituals, domes-
tic customs, apotropaic practices, Transcarpathian Dolynians.



1463Традиційні уявлення долинян Закарпаття про домовика: календарно-побутова обрядовість

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Вступ. Завдяки багатству реліктів традиційної 
духовної культури Закарпаття цей край завжди 

привертав і далі привертає увагу дослідників народ-
ної культури. Щоправда, фіксуємо прогалини при 
вивченні певних проблематик. Записи, зібрані під 
час етнографічних експедицій, часто залишаються в 
архівах науково-дослідних установ або в приватних 
колекціях і не вводяться до наукового обігу. Тому 
важливо оприлюднювати неопубліковані докумен-
ти та проводити ґрунтовний аналіз місцевих демо-
нологічних вірувань.

Ця стаття має на меті всебічно охарактеризува-
ти образ домовика в традиційних віруваннях доли-
нян Закарпаття.

Основою для цієї публікації стали етнографіч-
ні матеріали із Закарпатської області, зафіксовані 
студентами-істориками Ужгородського національ-
ного університету, етнологами та авторкою. Наші 
неопубліковані записи зберігаються в архіві Лабо-
раторії етнології, фольклористики та краєзнавства 
ім. М.П. Тиводара ДВНЗ «УжНУ» [1—22] та у 
фондах КЗ «Закарпатський музей народної архі-
тектури та побуту» ЗОР [23—34]. Також покли-
каємось на опубліковані дані: хрестоматію «Тіль-
ко істинна правда» під упорякуванням М.  Наза-
ренко [35] та краєзнавчу працю «Народнѣ повѣря, 
ворожки, примовки и обычаѣ села Имстичева, — 
Бер. Верховина» П. Світлика [36].

Демонологія долинян Закарпаття ще не була 
предметом окремих поглиблених досліджень, хоча 
епізодичні згадки про домовика як персонажа ниж-
чої міфології можна знайти у працях як українських, 
так і закордонних дослідників. Водночас досліджен-
ня про локальну специфіку образу у долинян майже 
не представлені. Для фактографічного підкріплен-
ня оперуємо низкою напрацювань закарпатського 
науковця Ф. Потушняка, який свого часу детально 
вивчав духовну та обрядову культуру краю [37—
42]. Корисними для компаративного аналізу та глиб-
шого розуміння етіології та призначення домовика 
у всеукраїнському пласті є дослідження Н. Войто-
вич [43], В. Галайчука [44—45], В. Гнатюка [46], 
А. Ґейштора [47], В. Короля [48], М. Красикова 
[49], А. Кривенко [50—51].

Методологія праці базується на загальнонау-
кових методологічних принципах та основних ви-
могах відповідно до історико-етнологічного спря-

мування. Передусім застосований метод польового 
спостереження, типологічного аналізу, структурно-
функціонального та компаративного методів.

Основна частина. Домашні духи займають стій-
ку позицію у демонологічному світосприйнятті наро-
ду. Ця категорія є універсальною, адже представлена 
у віруваннях усіх слов’янських народів [47, с. 264]. 
Така популярність пов’язана з низкою чинників, в 
тому числі соціокультурними та етнопсихологічни-
ми. Вже зі самого терміну можемо зрозуміти, що 
вони перебувають у безпосередньому контакті з люд-
ським простором. 

Культ, поза сумнівом, має архаїчне походження та 
відзначається амбівалентністю. Його витоки сягають, 
з однієї сторони, анімістичних уявлень, згідно з яки-
ми навколишні предмети та явища — надто ті, що 
пов’язані з житловим простором, — перебирали на 
себе ознаки живих створінь та ототожнювалися з тими 
чи іншими духами. З іншого боку, цей культ символі-
зував зв’язок з культом предків. Дослідники відзна-
чають, що «чисті» покійники — особи, що померли 
природною смертю відповідно до свого часу — у тому 
світі знаходили спокій та ставали опікунами роду. Та-
ких духів-покровителів іменували «дідами». Оскіль-
ки вони постійно перебували в координатах рідні та 
їх вплив характеризувався головно як позитивний, то 
сприймалися вони за домашніх духів. Згодом їх уза-
гальнили лексемою «домовики», що насправді не зо-
всім коректно [43, с. 27; 48, с. 73].

Науковці відзначають контроверсійність уявлень 
про домашніх духів в різних слов’янських ареалах. 
Через це сформувалася своєрідна типологія:

• зооморфний (домашня змія) — забезпечує бла-
гополуччя родини та худоби, генетично пов’язаний з 
померлим предком;

• зооморфний (ласка) — опікується худобою;
• антропоморфний (домовик) — дух-покровитель 

сім’ї, дому, всього господарства;
• дух-збагачувач (хованець, годованець) — при-

служує людині, приносить їй багатство за відповід-
ну плату; 

• духи, які живуть під землею чи в підвалинах 
дому (карлики, ельфи, гноми), — можуть опікува-
тися худобою, забезпечувати добробут [43, с. 28; 
48, с. 73—74].

Вірування про домовика в долинян Закарпаття у 
пласті календарної обрядосфери не є яскраво вира-



Галина РЕЙТІЙ1464

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

женими. На побутовому рівні та в позаритуально-
му фольклорі дані про нього більш розмаїті. З цієї 
причини розгляд питання розпочнеться зі загальної 
характеристики міфологічного персонажа. Затим 
звернемо увагу на компоненти народного світогля-
ду долинян, які окреслять календарну репрезента-
цію згаданої демонологічної істоти. Цей підхід до-
зволить розширити та поглибити загальне уявлення 
про його образ.

Долиняни Закарпаття на позначення домовика 
використовують наступні демоніми: 

• чорт або чортик [1, арк.  1; 8, арк.  29, 16, 
арк. 12; 25, арк. 6; 26, арк. 77, 84; 28, арк. 31, 46, 
63, 75; 31, арк. 21, 28; 34, арк. 51];

• домашній [10, арк. 14];
• дьявол [30, арк. 87];
• домовик [23, арк. 10, 15; 24, арк. 13; 25, арк. 99; 

30, арк. 88];
• помочник, помошник або помічник [28, арк. 15; 

31, арк. 4; 32, арк. 8, 12, 55];
• пропасник [28, арк. 50, 75; 30, арк. 87];
• нечистоє [32, арк. 54]; 
• нечиста сила [28, арк. 15, 46];
• антихрист [26, арк. 5].
Носії традицій старалися на позначення міфоло-

гічного персонажа використовувати евфемізми, як-
от той, пропав би [26, арк. 5, 69, 81; 29, арк. 36], 
той, припав би [33, арк. 18, 46], той, щез би [33, 
арк. 32] чи той, з рогами [33, арк. 46; 34, арк. 3]. 
Могли взагалі обходитися лаконічним той (тот) 
[26, арк. 107; 29, арк. 15] або ото [26, арк. 77]. 
Вважалося, що таке інакомовлення є бар’єром від 
небажаної прив’язки духа до людини.

Єдиної версії щодо зовнішності домовика нема. В 
уявленнях закарпатців його істинну форму можуть 
бачити тільки власники [37, с. 5]. Йому приписува-
ли здатність до трансформацій. Описи різняться — 
може як набувати вигляду маленького чоловічка, так 
і поставати у зооморфній подобі, а то й набував фор-
му неживого предмета. Але здебільшого вірили, що 
невидимий, а побачити його можуть тільки малень-
кі діти [2, арк. 17; 4, арк. 19; 34, арк. 52].

Одні уявляли собі його невеликим волохатим опу-
далом, достоту в образі чорта — з хвостом та копи-
тами, але людським обличчям [3, арк. 31; 6, арк. 95; 
15, арк. 42]. Інші характеризували як людину неве-
ликого зросту, з довгою бородою, густим волоссям 

та невеликими ріжками [14, арк. 57; 19, арк. 8]. Ві-
рили, що якщо вивести духа-збагачувача з яйця, то 
постане у формі курчати [42, арк. 260]. Часом фі-
гурує у шапці [2, арк. 17]. Аналогічні вірування зу-
стрічаємо в інших слов’янських народів [52, s. 89—
90; 55, s. 44—47].

У низці випадків в етнографічних записах постає 
як змія. Його можна висидіти так само з аномального 
курячого яйця [38, с. 5] (детально про це опишемо 
згодом). Приміром, у с. Угля на Тячівщини згаду-
ється, що жінка спеціально тримала змія, вирощено-
го зі зноска, у банці [9, арк. 7]. На його позначен-
ня ще використовують лексему гад-газдівник, яко-
го бояться менше від «справжнього домовика» [39, 
с. 5; 43, с. 52—53; 48, с. 85; 57, с. 383]. Ця назва 
саме підкреслює шанобливе ставлення до духа як 
опікуна господарства.

Дослідники відзначають, що у деяких балто-
слов’янських народів образ домового духа злився з 
культом домашньої змії (вужа) [47, с.  264]. Са-
кралізація частково пов’язана з тотемізмом, де така 
рептилія як тотем є носієм душі. У цьому контексті 
змія чи вуж є опікунами дому [43, с. 41; 47, с. 265; 
60, с.  12, 14]. Плазуни як іпостась домовика та-
кож засвідчені долинянами Закарпаття. Періодич-
но при інтерв’юванні траплялися випадки, коли міс-
цевим жителям не були відомі номени на позначення 
домовика, які наводяться вище, однак у них спра-
цьовувала асоціація з хыжньою гадиною. Типово ці 
створіння водяться у кожному обійсті, і тут відсте-
жується їх зв’язок з сільськогосподарськими тва-
ринами: «Казали, же в каждуй хижі є гад. Де ко-
рова — там обов’язково» (с. Оріховиця Ужгород-
ського р-ну) [23, арк. 10]; «Гад мусить боти коло 
дома. Бо є кози і є овці» (с. Ярок Ужгородсько-
го  р-ну) [23, арк. 20].

Була заборона завдавати шкоди цим істотам. Ві-
рили, що їх убивство принесе нещастя родині: «Того 
гада кивати не мож. Ішов раз хлопіць і того гада 
убив — та умерла його мати. Вун має своє міс-
то» (с. Ярок Ужгородського р-ну) [23, арк. 20]; 
«Казали ош кіть убити хижню гадину та буде 
якась шкода, тамка ци свиня здохне, ци телят-
ко, ци корова» (с. Боржавське Берегівського р-ну 
[27, арк. 37].

В Україні поширене переконання, що домовик 
є в кожному домі [43, с. 31; 44, с. 354—355; 45, 



1465Традиційні уявлення долинян Закарпаття про домовика: календарно-побутова обрядовість

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

с. 94—96; 51, с. 187; 58, с. 1225]. Те ж саме спо-
стерігаємо у долинян Закарпаття: «Но та домовики 
всі щитають є в хаті…» (с. Оріховиця Ужгород-
ського р-ну) [23, арк. 15]; «У кожному будинку є 
домовий. Він хазяйнує, оберігає будинок» (смт Чи-
надієво Мукачівського р-ну) [26, арк. 99]. Подеку-
ди вірили, що він захищає селитьбу від проникнен-
ня нечистої сили [6, арк. 15, 95; 59, с. 118]. Поді-
бні уявлення саме відображають зв’язок з культом 
предків, оскільки в традиційній культурі його вважа-
ли предком-захисником, який піклується про роди-
ну та її гаразди. Це поняття підкреслює продовжен-
ня сімейних традицій та духовної спадщини, а домо-
вик виступає медіатором між світом живих та світом 
предків. Лише у зв’язку з християнізацією його об-
раз, як і решти персонажів нижчої міфології, почав 
асоціюватися з нечистою силою. 

Локалізуватися домовик може, як подекуди вва-
жають, будь-де  — чи то хата, чи господарські 
об’єкти [19, арк. 9; 22, арк. 10]. Перевага надава-
лася простору, який не був освячений [14, арк. 57]. 
У таких ситуаціях ми можемо говорити, що населен-
ня асоціює цього персонажа з нечистою силою. 

Облаштовувався демонічний поселенець, примі-
ром, у зерні (овес чи кукурудза), не оминав склянки 
або отвори над піччю [37, с. 5]. Здебільшого упо-
добував горище та пічний простір. Дах у традицій-
них уявленнях був своєрідним лімесом між обжитою, 
«своєю» та зовнішньою, «чужою» зонами [61, с. 10]: 
«Вдень він відсиджувався на горищі (на поді)» 
(с.  Чумалево Тячівського р-ну) [10, арк.  14]; «А 
його жона такой каже: «Слухай, ти будеш віді-
ти: наша баба, — каже, — із чортом знає[ся]. У 
нас на подові, — каже, — як вечур настане, там 
так лускать». А я кажу: «Та, може, пацкуни хо-
дять». Она каже: «Нєт, то баба має роботу з 
чортом» (с. Клячаново Мукачівського р-ну) [33, 
арк. 49].

Також на постійній основі міг перебувати разом з 
власником: «Невеликий. Може ти сидіти на пли-
чови… І дуже любить сідати на лівоє плече — 
туй ни, а пак розказує [йому], що хоче. А даль-
ше такі дива…» (с. Білки Хустського р-ну) [34, 
арк. 52].

Базова функція домашнього духа  — патронаж 
дому. Вірили, що з роботою будь-якої складності 
порається протягом ночі [10, арк. 14]. Наводити лад 

по господарству вдень також йому притаманно, втім 
тут міг постати перед чужими як людина: носив воду, 
колов дрова, готував їсти, доглядав худобу, ремонту-
вав реманент, збирав врожай на полях [16, арк. 12; 
19, арк. 8]. У іншому випадку, здатен допомогти гос-
подарю, перемінившись на предмет чи у невидимій 
подобі [33, арк. 32].

У жодному разі не можна залишати домовика без 
якоїсь зайнятості. Навіть якщо все справне, то гос-
подар дому мав бодай розсипати зерно, щоб той його 
збирав [19, арк. 9; 38, арк. 5].

Домовик як міфологічний персонаж відіграє ам-
бівалентну роль. Його поведінка ніколи не тракту-
ється як виключно позитивна чи негативна. Багато 
залежить від регуляції контактів між ним та меш-
канцями дому: «…опікає родинне вогнище, а та-
кож робить різну шкоду, якщо його не шанують» 
(с. Оріховиця Ужгородського р-ну) [15, арк. 42]; 
«Якшо з ним по-доброму той будинок, перебуває 
у молитві, посячений — він береже хижу од лиха, 
од землетрусів, од блискавки. Він невидимий, але 
він є у кожному жилому будинку» (смт Чинадіє-
во Мукачівського р-ну) [26, арк. 99].

Міфологічний персонаж може свідчити різними 
способами про свою присутність. Приміром, видає 
певні звуки, як-от стукіт в приміщенні (в комині, 
посудом тощо) чи переміщує предмети [14, арк. 47; 
22, арк. 10; 24, арк. 14; 26, арк. 15, 48, 99]. Рес-
понденти це можуть сприймати як негативну пове-
дінку духа, часто як віддзеркалення господарів [26, 
арк. 99]. Домовик міг також душити людей уві сні 
[14, арк. 47; 22, арк. 10]. Слід уникати в родині сва-
рок, бо домовик цього не любить [19, арк. 9]. Дра-
тується дух, якщо про нього погано відгукуються. 
В помсту за подібне здатен нищити посуд або дзер-
кала [5, арк. 58]. Так само застерігали не залиша-
ти на ніч гострих предметів, бо домовик може або 
сам поранитися, або використати їх проти господарів 
[62, с. 124]. Тому в інтересах сімейства налагодити 
з ним дружні відносини. Досягається подібне, коли 
мешканці шанують домового і не порушують зако-
нів Божих і моральних норм, установлених пращу-
рами [58, с. 118].

Нерідко зникнення побутових речей з призвича-
єного їм місця пов’язували з активністю домашньо-
го чорта: «Тому не дарма був такий звичай, що 
якщо пропала якась річ у домі, то казали «тот із 



Галина РЕЙТІЙ1466

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

нею грається» (смт Чинадієво Мукачівського р-ну) 
[26, арк. 107]. Такий вчинок може позначувати як 
шкідництво з його боку, так і виказувати грайливий 
настрій. Щоб повернути зникле, господарі вдавали-
ся до певних дій. Приміром, пов’язували рушник на 
ніжку стільця [26, арк. 88]. Користувалися й вер-
бальними формулами — як самостійними важелями 
впливу, так і в ролі додаткового елементу: «Побав-
ся, чорте, та й поверни» (смт Чинадієво Мукачів-
ського р-ну) [26, арк. 88]. Для швидкого віднай-
дення речей рекомендували взяти чашку і постави-
ти догори дном [26, арк. 107]. Пояснення такої дії 
знаходимо у гуцулів Закарпаття: мовляв, у цю по-
судину зловився домовик і залишатиметься там, до-
поки все не поверне [49, с. 81].

Оповідали, що при появі у господарстві нової свій-
ської тварини уважно стежили за поведінкою духа. 
Бувало і так, що якщо нова худобина вранці буде 
перелякана — значить, та не заімпонувала домови-
ку і її слід продати [15, арк. 42]. Про вподобаного 
ним коня може свідчити охайно заплетена грива [22, 
арк. 10—11]. Побутує думка, що якої масті домаш-
ній дух, таку живину слід тримати у господарстві, 
щоб вберегти її здоров’я та життя [59, с. 117].

Можна було самостійно виростити собі помічни-
ка з яйця. Оповіді про це зустрічаються найчастіше. 
Мета — завести персонального духа-збагачувача, 
який позитивно впливатиме на матеріальне стано-
вище. Особа, котра спромоглася на подібний крок, 
повинна була зростити його до певного виду ро-
боти: для господарських потреб, полювання тощо 
[37, с. 5]. Інформанти висловилися наступним чи-
ном щодо функціонального призначення домовика: 
«…він буде ти помагати у всіх ділах, такоє шоби 
ти шо успішно вести, шо розбагатіти» (с. Лохо-
во Мукачівського р-ну) [32, арк. 12]; «Мені мама 
розказувала, шо одна жона носила [зносок], бо 
хотіла дуже газдовати. Но ци было то добрі — 
не знаю» (с.  Ростов’ятиця Мукачівського р-ну) 
[31, арк. 10].

За основу брали курячий зносок — останнє яйце 
[26, арк. 5]. Вирізняється воно дефектним станом: 
дуже мале за розміром, без зародка всередині [30, 
арк. 97; 32, арк. 12, 54]. Роздобути зносок можна 
тоді, коли вітер підвіяв курку [59, с. 22]. Вірили, що 
магічними властивостями також могло володіти перше 
яйце, знесене чорною куркою, або з такими аномалі-

ями, як наявність двох жовтків чи м’якої шкаралупи 
[19, арк. 9; 48, с. 76—78; 53, s. 3, 37; 57, с. 382; 
63, old. 436]. Саме по своїй природі воно вважаєть-
ся нечистим: «в ньому є тото злоє» [32, арк. 54]. 
У побуті зустрічається теж назва чортово яйце [30, 
арк. 97; 45, с. 346]. Як вважає Н. Войтович, версія 
щодо виведення хованця зі зноска є порівняно нові-
шого походження (після прийняття християнства), 
що дозволяє провести паралель між аномальним яй-
цем та великодньою писанкою [43, с. 68—69].

Ті, хто не хотів наражати себе на небезпеку че-
рез зв’язок з нечистою силою, позбувалися його. Го-
ловно перекидали через будівлю або гній: «А знос-
ки, шо куріца знесе, та втім дула через нашу 
хижу» (с. Онок Берегівського р-ну) [26, арк. 21]; 
«Било такоє ош куриця знесе яйце, піціцький зно-
сок, кіть найдете та задуйте ним через хижу…» 
(с. Широке Берегівського р-ну) [27, арк. 74]; «Но 
та треба було через хыжу перевйрчи, бо годен ся 
був завести тот, із рогами» (с. Білки Хустського 
р-ну) [34, арк. 3]. Акциденція могла супроводжува-
тися вербальною формулою: «Тогды бы было друге, 
коли се назад вернеся!» [36, с. 145].

Якщо ж той, хто знайшов такий продукт, жадав 
скористатися шансом, йому слід було провести об-
ряд. Тут є важливий нюанс: яйце має бути «своє», 
тобто від власної курки. У випадку знаходження «чу-
жого» воно виступає як об’єкт сторонньої ворожби 
(«підклад») [43, с. 37]. 

У розповідях фігурують різні терміни виношуван-
ня помічника:

• 7 днів [34, арк. 4];
• 9 днів [1, арк. 1; 7, арк. 21; 8, арк. 29; 16, арк. 11; 

19, арк. 9; 26, арк. 21; 28, арк. 31; 29, арк. 16; 32, 
арк. 12; 34, арк. 32; 36, с. 145];

• 2 тижні [34, арк. 20];
• 21 день [32, арк. 8];
• місяць [26, арк. 5, 75];
• 9 тижнів [31, арк. 4; 32, арк. 12; 34, арк. 51];
• 40 днів [28, арк. 46];
• 9 місяців [13, арк. 76].
Більшість опитаних називають число 9, яке фігу-

рує у проведенні ритуалу. Воно не є випадковим. У 
магічних практиках ним часто послуговуються. У мі-
фології число сприймається як уособлення повноти та 
довершеності, займає граничну позицію, асоціюється 
з терміном вагітності [48, с. 79; 64, с. 72—74].



1467Традиційні уявлення долинян Закарпаття про домовика: календарно-побутова обрядовість

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

У визначений період яйце носили під плечем, пе-
реважно лівим [8, арк. 29; 11; 19, арк. 9; 36, с. 145; 
26, арк. 5, 77, 84; 46, с. 16]. Ритуал мав низку табу, 
зокрема на молитву, словесні контакти, гігієну (як-
от умивання, розчісування, зістриження нігтів) та 
навіть споживання їжі [35, с. 134; 49, с. 78—79]. 
Дотримання вимог захищало процес від можливих 
руйнівних впливів зовнішнього світу та збільшува-
ло шанси на успіх. З іншого боку, для повноти про-
цедури могли заохочувати чинити ганебні речі, при-
міром, лихословити [57, с. 382]. У такому випадку 
девіантна поведінка відповідає змісту вирощування 
нечистого Духа-збагачувача.

Період виношування звичайно пов’язували до ве-
ликих християнських свят. Найчастіше переломний 
момент ритуалу припадав на Великдень [43, с. 27; 
48, с. 73; 48, с. 37]. Припасовування до цього дня 
не є випадковим: як Ісус Христос воскрес, так і не-
чисте яйце дало життя. Коли наставав реченець, ви-
конавець обряду йшов до поля дев’ятого села, щоб 
опівночі скупати яйце в криниці. Після цього з ньо-
го має вилупитися людина, яка сповістить про свій 
прихід криком, достоту як при народжені немовлята. 
Важливо одразу дати роботу створінню. Якщо лю-
дина забариться — може згинути [11; 33, арк. 32; 
34, арк. 52]. Деінде атрибут по завершенню терміну 
перекидали через житлову споруду [10, арк. 14].

У ритуалі виведення духа-збагачувача з яйця 
зв’язок з потойбічним світом очевидний. Яйце у мі-
форитуальній традиції багатьох народів є символом 
створення світу, першопочатком усього життя. Зно-
сок, який не має всередині зачатку, втрачає таку осо-
бливість. Натомість магічне мислення створило такі 
обставини, що наділяють мертву матерію ознаками 
живого. Етнологи та фольклористи відзначають, що 
обряд виведення є маністичним: обставини, за яких 
це відбувається, імітують мертвий простір, а пово-
дження людини, яка вилуплює демона, інтерпрету-
ється як поведінка померлого [48, с. 80; 65]. 

Не зважаючи на всі принади, які може спершу мі-
фологічний персонаж надати тому, хто викликав його 
до людського світу, згодом це призведе до серйозних 
наслідків. Звичайно людина розуміла, що з моменту 
його виведення втрачає Боже благословення для тіла 
та душі [63, old. 436]. У нашому регіоні зафіксовано 
оповіді, що домашній чорт служить людині протягом 
певного періоду, а згодом ролі змінюються: 

«Чортик виконав свою обіцянку і служив госпо-
дарям тільки 13 років, а після того господарі мали 
служити йому. Після 13 років сім’я з багатої пере-
творилася зразу ж у бідку, почали хворіти члени 
сім’ї, почали траплятися різні нещастя» (с. Ке-
рецьки Хустського р-ну) [8, арк. 29];

«Я знаву, наприклад, одну сім’ю. Я з ним ро-
била на маслозаводі. Она у нас робила ци сикре-
тарков, ци бугалтирков. Красивий будинок, дуже 
ся добре мали. І, кажуть, шо они сяк виростили 
чортика. І ще й нись хата їхня пуста. Ко не піде 
жити  — ніхто не годен там жити, бо той ся 
чортик до них імать. Та вни казали, що сяк. Но 
вни, я кажу, у золоті ходили, у них машини гру-
зові были, они ся так дуже добре мали. А як усьо 
уже гі мали, та вже не знали, що давати тому 
чортикови робити. То би-сь виділа — півторие-
тажна хыжа, вілла і красота така. Усе лишили, 
пішли у другоє місто, зробили собі хрест у дворі, 
оби тот чортик до них більш не пристав. Моли-
лися. І, кажуть, ко лиш не купив — до всіх ся лиш 
імав. Пуста хыжа стоїть уже роки. Уже років 30, 
а то 45 уже років пуста хата стоїт» (с. Білки 
Хустського р-ну) [34, арк. 52].

Словенці вірять, що шкрат як домашній дух-
збагачувач за свою службу вимагає високу ціну — 
людську душу (господаря, його дружини чи дити-
ни), цей мотив зустрічається у інших народів та на 
Закарпатті [38, с. 5; 52, s. 89; 53, s. 2; 54, p. 3; 59, 
45—49]. У румунів, приміром, спірідуша заводи-
ли з метою здобути надалі відьомські вміння [56]. 
Модель із продажом душі за його послуги зустрі-
чається теж у закарпатців: «Но ото пак, кажуть, 
людина приречена» (смт Чинадієво Мукачівсько-
го р-ну) [33, арк. 32].

Господарям радили виказати прихильне ставлен-
ня до домашнього духа, аби він з ними перебував у 
добрих стосунках. Досягти цього можна було завдя-
ки символічним частуванням [57, с. 383; 65, s. 65]. 
До справи підходили з усією серйозністю. Для до-
мовика ставили на стіл воду, рушники та хліб, щоб 
він зміг помитися та поїсти [24, арк. 13; 72, с. 308]. 
Головно на теренах розселення долинян наголошува-
ли, що надприродного поселенця слід годувати пріс-
ною їжею, адже в основі такого повір’я лежать уяв-
лення про оберегове значення солі, котра нещадно 
діє на демонів [50, с. 194; 51, с. 132; 56]. Переваж-



Галина РЕЙТІЙ1468

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

но подавали несолону яєчню [7, арк. 21; 9, арк. 7; 
10, арк. 14; 20, арк. 33], подекуди з двох яєць [19, 
арк. 8]. Згадується серед асортименту й глечик сві-
жого невареного молока [57, с. 383]. Перелік міг 
поповнятися іншими видами, але це завжди зразки 
безкровної жертви. Почасту спершу пригощали до-
мовика, чим мешканці визнавали за ним домінанту 
роль в домі та цим здобували його ласку [40, с. 139; 
43, с. 62].

Важливо також дотримуватися чітко відведеного 
для цього часу: опівдні та опівночі [19, арк. 8; 28, 
арк. 31; 57, с. 383]. Цей хронотоп властивий для 
нечистої сили. Полудень сприймається як пік люд-
ської влади, коли можна розгледіти демонічних сут-
ностей. Натомість північ — кульмінаційний час ду-
хів і момент головного магічного напруження [41, 
с. 232]. Наїдки традиційно залишали там, де меш-
кав дух — на горищі та/чи поблизу пічних елемен-
тів [33, арк. 38].

Якщо ж з тих чи інших причин домовик отримав 
неналежно приготовану їжу, як-от посолену, або ж 
взагалі не був почастований, то це викликало його 
гнів. Про це свідчать численні оказії, записані з вуст 
нараторів. Він гримав дверима, тупотів, кидався ре-
чами, мучив худобу, навіть завдавав фізичної шкоди 
людям — впритул до вбивств. Існує навіть своєрідна 
ієрархія покарань людини залежно від рівня прови-
ни перед міфологічним персонажем [19, арк. 8; 21, 
арк. 10—11; 28, арк. 31; 38, с. 5; 57, с. 383]. Такі 
вчинки, як вважають дослідники, якраз вказують на 
хтонічну генезу персонажа [66, с. 123].

З контексту народознавчих записів можемо при-
пустити, що постійне частування без прив’язки до 
свят в більшості ситуацій стосувалося саме «виро-
щених» домовиків. Також подібний оказіональний 
почастунок застосовували при господарських про-
блемах. Коли ж мова йде про домашнього духа як 
предка-покровителя, то тут можемо говорити про 
календарну канву. Першочергово, символічне году-
вання пов’язане з тими днями, коли люди помина-
ють покійну рідню. Наприклад, Святвечір або Бабин 
Святвечір: «Якшо в хыжі були добро, злагода — 
значить, то быв у них домовик у хыжі добрий. 
Но треба было йому дари давати, но не пригаду-
ву, чи на Святвечір, чи на Бабич вечур. Треба було 
лишати на тарілці і нести на пфд і залишити в 
тарілці з того, шо было на вечері» (смт Чинадієво 

Мукачівського р-ну) [33, арк. 38]. Цей звичай ши-
роко розповсюджений в інших регіонах України [43, 
с. 63; 45, с. 191—196; 50, с. 192; 51, с. 136].

Поява домовика у життєвому просторі людини 
мала довгострокову перспективу. Більшість етнофо-
рів стверджували, що позбутися демонічного слу-
ги не можна. Вірили, що істоти, яких виростили зі 
зноска, залишаються з людьми назавжди. На дода-
ток вони по смерті господаря залишаються на тій же 
локації [12, арк. 56]. Пораз зустрічаються свідчення, 
в яких домовик, що залишився у домі після переїзду 
родини, не сприймає нових власників та спричинює 
збитки [1, арк. 1; 2, арк. 20; 5, арк. 58]. 

Натомість можна його як власність делегувати, 
подарувати або продати. Але існує табу на його без-
посереднє ідентифікування під час передачі з кон-
кретним предметом. Людина, котра мала підозри 
щодо присутності нечистої сили, повинна була сло-
весною формулою підтвердити чи спростувати її при-
йняття у власне розпорядження: «Айбо тот мав 
вповісти: «Я го беру». А ко не хотів та каже: 
«Беріть го з собов. Мені го не лишай» (с. Вели-
кі Ком’яти Берегівського р-ну) [28, арк. 31]. Мо-
гли також закоркувати домашнього духа до пляшки 
та викидали разом з потрібною річчю. Той, хто піді-
ймав та забирав ці атрибути, отримував нового по-
селенця [38, с. 5; 57, с. 382].

У с.  Імстичово на Хустщині занотували цікаву 
оповідь з відображенням народного уявлення про 
механізм передачі домовика. До подвір’я жінки на 
ім’я Магдалина зайшла циганка, котра продавала 
дерев’яні ложки. І разом з цим товаром запропо-
нувала придбати домовика. Втім циганка у свій бік 
отримала категоричну відмову з виразною емоцій-
ною реакцією. Ця дія виказала захисну поведінку 
жінки, яка намагалася запобігти небажаному втор-
гненню демонічного поселенця. На противагу цьо-
му ромка спересердя кинула 9 дерев’яних знарядь на 
стіл господині, проказавши: «На, бери, мені його не 
треба!». Її позиція є відкликом на порушення норм 
обміну, тож сам акт набув примусового характеру. 
Ґаздиня, злякавшись, вкинула все до шпору. Вогонь 
охопив їх, при цьому піч сильно трусило та чувся го-
лосний тріск, що інтерпретується як ознака присут-
ності надприродного елементу [5, арк. 58—59]. 

Освячення житла — обряд, що може використо-
вуватися як допоміжний та/чи альтернативний спо-



1469Традиційні уявлення долинян Закарпаття про домовика: календарно-побутова обрядовість

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

сіб втихомирення духа. Проводили його як в сакраль-
но маркований період, так і оказіонально. В першому 
випадку практикувати обхід садиби по святвечірній 
трапезі, щоб вберегтися від посягань домовика й ін-
шої нечистої сили. Не останнє значення надавали 
окроплюванню на Водохреща, яке частенько могло 
змусити домовика покинути господу. Також катар-
сичною характеристикою наділяли Великодну ватру: 
перед тим як йти освячувати паску, то під дверима 
мати розпалювала маленький вогник, а всі домівни-
ки переступали через нього [2, арк. 18; 10, арк. 3; 
16, арк. 1; 22, арк. 11].

Поряд з цим реєструємо вірування, що годованця 
можна знищити хіба божественним вогнем — гро-
мом. Закарпатці, як українці загалом, наділяли «гро-
мові стріли» надприродними властивостями. Стихія 
є виявом пророка Іллі (у дохристиянські часи — бо-
жество Перун), що роз’їжджає небесними просто-
рами на колісниці та вбиває нечисть. У вітчизняно-
му фольклорі збережено чимало записів про те, що 
громом святий влучає в чортів, які переховуються 
чи то у дереві, або в камені. Домашній дух, котро-
му присвячений цей розслід, здебільшого сприйма-
ється етнофорами іпостассю чорта. Тож не дивно, 
що його — а саме духа-збагачувача — можна лік-
відувати цим же чином [28, арк. 31; 35, с. 177; 59, 
с. 118; 63, old. 346].

Висновки. Як бачимо, домовик у міфоритуаль-
ній традиції долинян Закарпаття займає не остан-
ню нішу завдяки архаїчному генезису та контраст-
ним функціям. Початки образу можна простежити 
до симбіозу анімізму та культу предків. У свідомос-
ті населення численні іпостасі домашнього духа зли-
лися в універсальне поняття домовик.

Міфологічний персонаж патронує дім та худобу 
та є медіатором між родиною та потойбічним світом, 
але також проявляє шкідливі якості та карає тих, хто 
нехтує традиційні та ритуальні норми. Одні можуть 
вважати духа як посередника з померлими родича-
ми, інші ж ідентифікують як нечисту силу (чорта). 
Його образ поліваріативний: може поставати як ан-
тропоморфна істота (невеликий чоловічок — старий 
або хлопчик), здатен набувати зооморфної подоби 
(змія), а часом — цілком невидимий.

Вагоме значення мають народні уявлення про до-
мовика як «духа-збагачувача». Такого духа можна 
виростити самостійно з курячого зноска, яке за сво-

єю структурою вже володіє аномальними рисами, 
або придбати чи випадково підібрати з атрибутом, 
що асоціюється з ним. Подібні мотиви є поєднанням 
побутових, магічних та демонологічних вірувань за-
карпатців, в яких домовик відповідає за матеріаль-
не збагачення, однак з певними обмеженнями та ви-
могами до його власників. 

Вартують уваги ритуали уласкавлення та апотро-
пеїчні практики. Головно мова йде про обрядове го-
дування домовика прісною їжею (яєчня, каша, мо-
локо) як оказіонально, так і в календарні свята. У 
сакральний період, передусім це стосується днів на-
передодні Різдва та Водохреща, що може опосеред-
ковано вказувати на зв’язок духа з культом предків, 
щоб підкреслити його зв’язок зі священним річним 
циклом. Захисну ціль від злодіянь домовика голов-
но виконують християнські атрибути та практики. 
Часом, згідно з уявленнями, грім та вогонь не лише 
здатні відлякати його, але й знищити. 

Таким чином, домовик відіграє складну роль у де-
моніміконі долинян Закарпаття. Він постає як персо-
наж з амбівалентною природою: водночас охоронець 
та потенційний шкідник, представник духів предків і 
надприродне створіння з архаїчними якостями. Він 
ілюструє тяглість елементів дохристиянських і хрис-
тиянських традицій, при тому виступає централь-
ним символом у календарній обрядосфері та світо-
глядних уявленнях.

1.	 Архів Лабораторії етнології, фольклористики та 
культурології ім.  М.П.  Тиводара ДВНЗ «УжНУ» 
(Архів ЛЕФК «УжНУ»). Ф.  III. Оп. 4. Од. зб. 6. 
Арк. 1—9.

2.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  III. Оп. 12. Од. зб. 34. 
Арк. 1—36.

3.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  IV. Оп.  15. Од.  зб.  2. 
Арк. 1—56.

4.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  V. Оп.  13. Од.  зб.  4. 
Арк. 1—25. 

5.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  V. Оп.  14. Од.  зб.  5. 
Арк. 1—71.

6.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  VII. Оп.  8. Од.  зб.  2. 
Арк. 1—120.

7.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. VII. Оп. 16. Од. зб. 2. 
Арк. 1—34.

8.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  Х. Оп.  1. Од.  зб.  3. 
Арк. 1—67.

9.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  ХІ. Оп.  1. Од.  зб.  2. 
Арк. 4—9.

10.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  ХІ. Оп.  8. Од.  зб.`3. 
Арк. 1—35.



Галина РЕЙТІЙ1470

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

11.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІ. Оп. 13. Од. зб. 4.
12.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  ХІ. Оп.  18. Од.  зб.  1. 

Арк. 1—56.
13.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  ХІ. Оп.  19. Од.  зб.  1. 

Арк. 1—76.
14.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф.  ХІІ. Оп.  2. Од.  зб.  4. 

Арк. 1—59.
15.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІ. Оп.  14. Од.  зб.  1. 

Арк. 1—45.
16.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІI. Оп. 6. Од. зб. 4. 

Арк. 1—17.
17.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІI. Оп. 7. Од. зб. 2.
18.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІI. Оп. 11. Од. зб. 3. 

Арк. 1—15.
19.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІI. Оп. 11. Од. зб. 9. 

Арк. 1—24.
20.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІI. Оп. 12. Од. зб. 2. 

Арк. 1—46.
21.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІI. Оп. 13. Од. зб. 3. 

Арк. 1—12.
22.	 Архів ЛЕФК «УжНУ». Ф. ХІІI. Оп. 14. Од. зб. 1. 

Арк. 1—19.
23.	 Фонди КЗ «Закарпатський музей народної архі-

тектури та побуту» ЗОР (Фонди 
ЗМНАП). 15579/1591. Басараб Я. Збірка матеріа-
лів із етнографічної практики до теми «Народна демо-
нологія та народна магія», зібраних в населених пунк-
тах Ужгородського та Перечинського р-нів Закарпат-
ської обл. 29 червня—19 липня 2015 р. 39 арк.

24.	 Фонди ЗМНАП. 15579/1591. Козар В. Збірка ма-
теріалів із етнографічної практики до теми «Народна 
демонологія та народна магія», зібраних в населених 
пунктах Ужгородського та Перечинського р-нів За-
карпатської обл. 29 червня—19 липня 2015 р. 24 арк.

25.	 Фонди ЗМНАП. 15593/1605. Лутак В. Збірка ма-
теріалів із етнографічної практики, зібраних у с. Край-
ня Мартинка Іршавського р-ну Закарпатської  обл. 
29 червня—19 липня 2016 р. 17 арк.

26.	Фонди ЗМНАП. 16114/1776. Рейтій Г. Збірка ма-
теріалів із етнографічної практики до теми «Народна 
демонологія та народна магія», зібраних у населених 
пунктах Виноградівського та Мукачівського р-нів За-
карпатської обл. 2 липня—17 серпня 2018 р. 110 арк.

27.	 Фонди ЗМНАП. 16120/1782. Король В. Матеріали 
етнографічного дослідження з теми «Народна демоно-
логія та народна магія», зібрані у населених пунктах 
Виноградівського р-ну Закарпатської обл. 2—23 лип-
ня 2019 р. 75 арк.

28.	 Фонди ЗМНАП. 16121/1783. Керечанин З. Збірка 
матеріалів із етнографічної практики до теми «Народ-
на демонологія та народна магія», зібраних у населених 
пунктах Виноградівського р-ну Закарпатської  обл. 
2 липня—14 серпня 2018 р. 89 арк.

29.	 Фонди ЗМНАП. 16122/1784. Данко І. Збірка мате-
ріалів із етнографічної практики до теми «Народна 
демонологія та народна магія», зібраних у населених 

пунктах Виноградівського р-ну Закарпатської  обл. 
2—22 липня 2018 р. 66 арк.

30.	 Фонди ЗМНАП. 16123/1785. Сокач М. Збірка ма-
теріалів із етнографічної практики до теми «Народна 
демонологія та народна магія», зібраних у населених 
пунктах Виноградівського р-ну Закарпатської обл. 
2—22 липня 2018 р. 107 арк.

31.	 Фонди ЗМНАП. 16596/1983. Станинець А. Збір-
ка матеріалів із етнографічної практики до теми «Де-
монологія і народна медицина», зібраних у населених 
пунктах Мукачівського та Хустського р-нів Закар-
патської обл. 1—21 липня 2019 р. 59 арк.

32.	 Фонди ЗМНАП.  16597/1984. Гогерчак  Т.  Збірка 
матеріалів із етнографічної практики до теми «Народ-
на демонологія та народна магія», зібраних у населених 
пунктах Мукачівського р-ну Закарпатської обл. 
1—21 липня 2019 р. 76 арк.

33.	 Фонди ЗМНАП. 16601/1988. Рейтій Г. Матеріали 
етнографічного дослідження з теми «Народна демоно-
логія та народна магія», зібрані у населених пунктах 
Мукачівського р-ну Закарпатської обл. 1—15 липня 
2019 р. 66 арк.

34.	 Фонди ЗМНАП. Рейтій Г. Матеріали етнографічно-
го дослідження з теми «Народна демонологія та на-
родна магія», зібрані у населених пунктах Хустського 
р-ну Закарпатської обл. 14—19  липня 2019  р. 
56 арк.

35.	 Назаренко М. Тілько істинна правда. З українських 
повір’їв. Львів: Видавництво Старого Лева, 2025. 
504 с.

36.	 Свѣтлик  П. Народнѣ повѣря, ворожки, примовки и 
обычаѣ села Имстичева, — Бер. Верховина. Подкар-
патска Русь. Ужгород, 1929. Рочник  VI. Ч.  6. 
С. 144—146.

37.	 Ф. П. Демоны въ народномъ вѣрованіи. ІІІ. Чортъ и 
домовой. Русское слово. Ужгородъ, 1940. №  13. 
20 октября. С. 5.

38.	 Ф. П. Демоны въ народномъ вѣрованіи. ІІІ. Чортъ и до-
мовой. Русское слово. 1940. № 14. 23 октября. С. 5.

39.	 Ф. П. Демоны въ народномъ вѣрованіи. ІІІ. Чортъ и 
домовой. Русское слово. 1940. №  15. 27  октября. 
С. 5.

40.	 Ф. П. Жертва в народном вѣрованю. Литературна 
недѣля. Унгваръ, 1943. Рочник  ІІІ. Ч.  12. С.  138—
140.

41.	 Ф. П. Повночь и полудне въ нар. вѣрованю. Литера-
турна недѣля. Ужгородъ, 1942. Рочник  IІ. Ч.  22. 
С. 231—233.

42.	 Ф.  П. Яйце в народномъ вѣрованю. Литературна 
недѣля. Унгварь, 1942. Рочник  ІІ. Ч.  4. С.  259—
261.

43.	 Войтович  Н. Народна демонологія Бойківщини. 
Львів: СПОЛОМ, 2015. 228 с.

44.	 Галайчук В. Традиційні демонологічні уявлення укра-
їнців про домашніх духів: дис. ... докт. іст. наук: 
07.00.05 «Етнологія».  — Львів: Інститут україноз-



1471Традиційні уявлення долинян Закарпаття про домовика: календарно-побутова обрядовість

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

навства ім.  І.  Крип’якевича НАН України; Інститут 
народознавства НАН України, 2021. 528 с.

45.	 Галайчук  В. Традиційні уявлення про домовика на 
історико-етнографічній Волині. Вісник Львівського уні-
верситету. Серія історична. 2013. Вип. 48. С. 343—
382.

46.	Гнатюк В. Знадоби до галицько-руської демонольогії. 
Етнографічний збірник. Львів, 1904. Т. XV. 272 с.

47.	 Ґейштор А. Слов’янська міфологія. Київ: Кліо, 2014. 
416 с.

48.	Король  В.В. Народна демонологія гуцулів Закар-
паття: дис. … канд. іст. наук: 07.00.05 «Етнологія». 
Ужгород; Львів: Інститут українознавства ім. І. Кри
п’якевича НАН України; Інститут народознавства 
НАН України, 2019. 274 с.

49.	Красиков М. З народної демонології закарпатців: не-
чистий (за експедиційними матеріалами). Матеріали 
до української етнології: щорічник. Збірник науко-
вих праць. Вип. 18 (21). Київ, 2019. С. 80—94.

50.	 Кривенко А.О. Календарний пласт волинської де-
монології: світоглядні та обрядові прояви: дис. … 
канд. іст. наук (докт. філософії): 07.00.05 «Етноло-
гія». Львів: Інститут народознавства НАН України; 
Інститут українознавства ім.  І.  Крип’якевича НАН 
України, 2017. 274 с.

51.	 Кривенко А. Народна демонологія Волині: календар
но-обрядовий контекст. Львів: Інститут народо-
знавства НАН України, 2020. 280 с.

52.	 Ясинская  М. Мифологический персонаж škratу сло-
венцев Надижской и Терской долин: мифологизация 
душ нечистых покойников в фольклоре и верованиях 
итальянско-словенского пограничья. Studia mythologi-
ca Slavica. Letn. 27. Ljubljana: Cicero Begunje d. o. o., 
2024. S.  85—100. DOI: https://doi.org/10.3986/
SMS20242707

53.	 Čeněk Z. Skřítek v lidovém podání staročeském. Praha: 
Nakladatelé F. Šimáček Knihtiskárna, 1891. 44 s.

54.	 Joseph L. Conrad. Male Mythological Beings Among the 
South Slavs. FOLKLORICA — Journal of the Slavic, 
East European, and Eurasian Folklore Association. 
Vol. 6. No.  1. 2001. P.  3—9. DOI: https://doi.org/ 
10.17161/folklorica.v6i1.3699

55.	 Máchal J. Bájeslovi Slovanské. Praha, 1907. 176 s.
56.	 Antonescu  R. Dicționar de Simboluri și Credințe Tradi

ționale Românești. URL: https://cimec.ro/Etnografie/An
tonescu—dictionar/Antonescu—Romulus—Dictionar—
Simboluri—Credinte—Traditionale—Romanesti.pdf (остан-
ній візит: 24.09.2025).

57.	 Тиводар М.П. Етнографія Закарпаття: історико-
етнографічний нарис. Ужгород: Ґражда, 2011. 416 с.

58.	 Сілецький  Р. «Вхіщини»: народні новосільні звичаї, 
обряди та повір’я на Волині (За польовими етногра-
фічними матеріалами початку ХХІ ст.). Народознавчі 
зошити. 2015. № 5. С. 1215—1227.

59.	 Українська демонологія. Київ: Стилет і стилос, 2023. 
168 с.

60.	Колесса Ф. Вірування про душу й загробне життя в 
українській похоронній і поминальній обрядності. За-
писки Наукового Товариства імені Шевченка. Львів, 
2001. Т. ССХLІІ: Праці Секції етнографії і фолькло-
ристики. С. 7—82.

61.	 Гощіцька Т. Обрядодії в процесі спорудження житла 
(на основі польових матеріалів зібраних на бойківсько-
підгір’янському пограниччі). Наука. Релігія. Суспіль-
ство. 2010. № 2. С. 8—12.

62.	 Ніколаєва  А. Система символічного захисту у по-
всякденному житті українців Полісся (кінець XIX — 
початок XX ст.). Дрогобич: Коло, 2023. 284 с.

63.	 Zsurek A. A marmarosmegyei «Nagy-Ag» völgy ruthén 
népének hiedelmeiből. Ethnographia. Budapest: A Ma
gyarorszagi Néprajzi Társaság Kiadása, 1895. VI.  év 
F. 5—6. szám. Old. 436—440.

64.	Темченко А.І. Культурно-міфологічна семантика чис-
ла дев’ять (на матеріалі замовлянь). Український се-
лянин. 2012. Вип. 13. С. 72—74.

65.	 Profantová  N., Profant  M. Encyklopedie slovanských 
bohů a mýtů. Praha: Libri, 2000. 259 s.

66.	 Буйських Ю. Домовик у традиційних віруваннях україн
ців: походження образу. Етнічна історія народів Європи: 
збірник наукових праць. 2008. Т. 26. С. 120—127.

REFERENCES
Archive of the M.P. Tyvodar Laboratory of Ethnology, Folklore 

and Cultural Studies SHEE «UzhNU» (Archive LEFC 
«UzhNU»). F.  III. Op.  4. Od.  save  6. Arc.  1—9 [in 
Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. III. Op. 12. Od. save 34. 
Arc. 1—36 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. IV. Op. 15. Od. save 2. 
Arc. 1—56 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. V. Op. 13. Od. save 4. 
Arc. 1—25 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. V. Op. 14. Od. save 5. 
Arc. 1—71 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. VII. Op. 8. Od. save 2. 
Arc. 1—120 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. VII. Op. 16. Od. save 2. 
Arc. 1—34 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. X. Op. 1. Od. save 3. 
Arc. 1—67 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XI. Op. 1. Od. save 2. 
Arc. 4—9 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XI. Op. 8. Od. save 3. 
Arc. 1—35 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XI. Op. 13. Od. save 4 
[in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XI. Op. 18. Od. save 1. 
Arc. 1—56 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XI. Op. 19. Od. save 1. 
Arc. 1—76 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XII. Op. 2. Od. save 4. 
Arc. 1—59 [in Ukrainian].



Галина РЕЙТІЙ1472

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XII. Op. 14. Od. save 1. 
Arc. 1—45 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XIII. Op. 6. Od. save 4. 
Arc. 1—17 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XIII. Op. 7. Od. save 2 
[in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XIII. Op. 11. Od. save 3. 
Arc. 1—15 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XIII. Op. 11. Od. save 9. 
Arc. 1—24 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XIII. Op. 12. Od. save 2. 
Arc. 1—46 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XIII. Op. 13. Od. save 3. 
Arc. 1—12 [in Ukrainian].

Archive of the LEFC «UzhNU». F. XIII. Op. 14. Od. save 1. 
Arc. 1—19 [in Ukrainian].

Basarab, Y. (2015). Collection of ethnographic field materials 
on the topic «Folk demonology and folk magic», collected in 
the settlements of Uzhhorod and Perechyn districts, Zakar-
pattia oblast, June 29—July 19, 2015. Funds of the Munic-
ipal Institution «Transcarpathian Museum of Folk Archi-
tecture and Life» of the Transcarpathian Regional Council 
(Funds of the TMFAL). 15579/1591 [in Ukrainian].

Kozar, V. (2015). Collection of ethnographic field materials 
on the topic «Folk demonology and folk magic», collect-
ed in the settlements of Uzhhorod and Perechyn districts, 
Zakarpattia oblast, June 29—July 19, 2015. Funds of the 
TMFAL 15579/1591 [in Ukrainian].

Lutak, V. (2016). Collection of ethnographic field materials 
collected in the village of Krainia Martynka, Irshava dis-
trict, Zakarpattia oblast, June 29—July 19, 2016. Funds 
of the TMFAL. 15593/1605 [in Ukrainian].

Reitii, H. (2018). Collection of ethnographic field materials on 
the topic «Folk demonology and folk magic», collected in 
the settlements of Vynohradiv and Mukachiv districts, Za-
karpattia oblast, July 2—August 17, 2018. Funds of the 
TMFAL. 16114/1776 [in Ukrainian].

Korol’, V. Ethnographic research materials on the topic «Folk 
demonology and folk magic», collected in the settlements of 
Vynohradiv district, Zakarpattia oblast, July 2—23, 2019. 
Funds of the TMFAL. 16120/1782 [in Ukrainian].

Kerechanyn, Z. (2018). Collection of ethnographic field ma-
terials on the topic «Folk demonology and folk magic», col-
lected in the settlements of Vynohradiv district, Zakarpat-
tia oblast, July 2—August 14, 2018. Funds of the TM-
FAL. 16121/1783 [in Ukrainian].

Danko, I. (2018). Collection of ethnographic field materials on 
the topic «Folk demonology and folk magic», collected in 
the settlements of Vynohradiv district, Zakarpattia oblast, 
July 2—22, 2018. Funds of the TMFAL. 16122/1784 
[in Ukrainian].

Sokach, M. (2018). Collection of ethnographic field materials 
on the topic «Folk demonology and folk magic», collected 
in the settlements of Vynohradiv district, Zakarpattia oblast, 
July 2—22, 2018. Funds of the TMFAL. 16123/1785 
[in Ukrainian].

Stanynets, A. (2019). Collection of ethnographic field materi-
als on the topic «Demonology and folk medicine», collect-
ed in the settlements of Mukachiv and Khust districts, Za-
karpattia oblast, July 1—21, 2019. Funds of the TMFAL. 
16596/1983 [in Ukrainian].

Hoherchak, T. (2019). Collection of ethnographic field materi-
als on the topic «Folk demonology and folk magic», collected 
in the settlements of Mukachiv district, Zakarpattia oblast, 
July  1—21, 2019. Funds of the TMFAL. 16597/1984 
[in Ukrainian].

Reitii,  H. (2019). Ethnographic research materials on the 
topic «Folk demonology and folk magic», collected in 
the settlements of Mukachiv district, Zakarpattia oblast, 
July  1—15, 2019. Funds of the TMFAL. 16601/1988 
[in Ukrainian].

Reitii, H. (2019). Ethnographic research materials on the top-
ic «Folk demonology and folk magic», collected in the set-
tlements of Khust district, Zakarpattia oblast, July 14—19, 
2019. Funds of the TMFAL. [No archive number provid-
ed] [in Ukrainian].

Nazarenko, M. (2025). Only the true truth. From Ukrai-
nian beliefs. Lviv: Vydavnytstvo Staroho Leva [in Ukra
inian].

Svitlyk, P. (1929). Folk beliefs, fortune tellers, spells and cus-
toms of the village Ymstychevo, — Ber. Verkhovyna. Pod-
karpatska Rus’, 6 (6), 144—146 [in Ukrainian].

F. P. (1940, October 20). Demons in folk belief. III. Devil 
and domovoj. Russkoe slovo, 13, 5 [in Russian].

F. P. (1940, October 23). Demons in folk belief. III. Devil 
and domovoj. Russkoe slovo, 14, 5 [in Russian].

F. P. (1940, October 27). Demons in folk belief. III. Devil 
and domovoj. Russkoe slovo, 15, 5 [in Russian].

F.  P.  (1943). Sacrifice in folk belief. Lyteraturna nedilia, 
3 (12), 138—140 [in Ukrainian].

F. P. (1942). Midnight and noon in folk belief. Lyteraturna 
nedilia, 2 (22), 231—233 [in Ukrainian].

F.  P.  (1942). The egg in folk belief. Lyteraturna nedilia, 
2 (4), 259—261 [in Ukrainian].

Vojtovych, N. (2015). Folk demonology of Boykivshchyna. 
Lviv: SPOLOM [in Ukrainian].

Halajchuk, V. (2021). Traditional demonological beliefs of 
Ukrainians about household spirits (Doctoral dissertation). 
Ivan Krypiakevych Institute of Ukrainian Studies of the Na-
tional Academy of Sciences of Ukraine; The Institute of 
Ethnology of the National Academy of Sciences of Ukraine 
[in Ukrainian].

Halajchuk, V. (2013). Traditional ideas about domovyk on his-
toric-ethnographical Volyn. Visnyk of Lviv University. His-
torical Series, 48, 343—382 [in Ukrainian].

Hnatiuk,  V. (1904). Materials on Galician-Ruthenian de-
monology. Ethnographic compendium (Vol.  XV) [in 
Ukrainian].

Gejshtor,  A. (2014). Slavic mythology. Kyiv: Klio [in 
Ukrainian].

Korol’, V.V. (2019). Folk demonology of Hutsuls in Transcar-
pathia (Candidate dissertation). Ivan Krypiakevych Institute 



1473Традиційні уявлення долинян Закарпаття про домовика: календарно-побутова обрядовість

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

of Ukrainian Studies of the National Academy of Scienc-
es of Ukraine; Institute of Folklore Studies of the National 
Academy of Sciences of Ukraine [in Ukrainian].

Krasykov, M. (2019). From folk demonology of Transcarpathi-
ans: the unclean (based on expedition materials). Materi-
als on Ukrainian Ethnology: Yearbook, 18 (21), 80—
94 [in Ukrainian].

Kryvenko, A.O. (2017). Calendar layer of Volyn demonolo-
gy: philosophical and ritual manifestations (PhD disser-
tation). Ivan Krypiakevych Institute of Ukrainian Studies 
of the National Academy of Sciences of Ukraine; Institute 
of Folklore Studies of the National Academy of Sciences of 
Ukraine [in Ukrainian].

Kryvenko, A. (2020). Folk demonology of Volhyn: calen-
dar and ritual context. Lviv: Institute of Folklore Stud-
ies of the National Academy of Sciences of Ukraine [in 
Ukrainian].

Yasynskaia, M. (2024). Supernatural being shkrat among Slo-
venes living in Natisone valley and Torre valley: mythologi-
zation of souls of the «impure» deads in the folklore and be-
lieves of the Italian-Slovenian borderland. Studia mythologi-
ca Slavica, 27, 85—101. DOI: https://doi.org/10.3986/
SMS20242707 [in Russian].

Cenek, Z. (1891). Goblin in Old Czech folklore. Praha: Na-
kladatele F. Shimachek Knihtiskarna [in Czech].

Conrad,  J.L. (2001). Male mythological beings among the 
South Slavs. FOLKLORICA  — Journal of the Slav-
ic, East European, and Eurasian Folklore Association, 
6 (1), 3—9. DOI: https://doi.org/10.17161/folklorica.
v6i1.3699 [in English].

Machal, J. (1907). Slavic fairy tales. Praha [in Czech].
Antonescu, R. (n. d.). Dictionary of traditional Romanian 

symbols and beliefs. Retrieved from: https://cimec.ro/Et-
nografie/Antonescu—dictionar/Antonescu—Romulus—

Dictionar—Simboluri—Credinte—Traditionale—Ro-
manesti.pdf (Last accessed: 24.09.2025) [in Romanian].

Tyvodar, M. P. (2011). Ethnography of Transcarpathia: his-
torical and ethnographic essay. Uzhhorod: Grazhda [in 
Ukrainian].

Silets’kyj, R. (2015). «Vkhishchyny»: house warming folk cus-
toms, rituals and beliefs in Volyn (Based on field ethno-
graphic materials of the early XXI с.). The Ethnology note-
books, 5, 1215—1227 [in Ukrainian].

(2023). Ukrainian demonology. Kyiv: Stiletto and Stylus [in 
Ukrainian].

Kolessa, F. (2001). Beliefs about the soul and afterlife in Ukrai-
nian funeral and memorial rites. Notes of the Shevchenko 
Scientific Society. Works of the Section of Ethnography 
and Folklore (Vol. 252, pp. 7—82) [in Ukrainian].

Hoschits’ka, T. (2010). Rituals in the Process of House-build-
ing (According to Field Materials, at the Boykivshina-Pi-
dhirya Frontier). Nauka. Relihiia. Suspil’stvo, 2, 8—12 
[in Ukrainian].

Nikolaieva, A. (2023). A system of symbolic protection in the 
everyday life of Ukrainians in Polissia region (late 19th — 
early 20th centuries). Drohobych: Kolo [in Ukrainian].

Zsurek, A. (1895). From the beliefs of the Ruthenian people of 
the «Nagy-Ag» valley in Maramaros county. Ethnograph-
ia, 6 (5—6), 436—440 [in Hungarian].

Temchenko, A.I. (2012). Cultural-mythological semantics of 
the number nine (on the material of incantations). Ukraini-
an Peasant, 13, 72—74 [in Ukrainian].

Profantova, N., & Profant, M. (2000). Encyclopedia of Slav-
ic gods and myths. Praha: Libri [in Czech].

Bujs’kykh, Y. (2008). Domovyk in traditional beliefs of Ukrai-
nians: origin of the image. Ethnic History of the Peoples 
of Europe: Collection of Scientific Works, 26, 120—127 
[in Ukrainian].


