
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

РОЗСОХА  
(«ДЕРЕВО З ДВОМА СЕРЦЯМИ»)  

В НАРОДНИХ ДЕМОНОЛОГІЧНИХ 
УЯВЛЕННЯХ УКРАЇНЦІВ

Роман СІЛЕЦЬКИЙ
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-1451-5908

доктор історичних наук, професор,
Львівський національний університет ім. Івана Франка,

кафедра етнології,
вул. Університетська, 1, 79000, Львів, Україна,

e-mail: r.sileckyj@gmail.com

УДК 392.28+398.32
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.06.1480

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

Стаття присвячена традиційним демонологічним віруван
ням українців, зокрема про упиря. В центрі уваги  — 
ритуальна заборона використовувати в побуті розсоху 
(«дерево з двома серцями», «задвійне», «зрослянку» то
що). Незважаючи на те, що упир є добре відомим персо-
нажем української і слов’янської демонології, його зв’язок 
з деревом-розсохою ще не був предметом уваги етнологів 
і є недослідженим. Ця обставина актуалізує обрану тему 
статті, адже вона поглибить існуючі знання про одного з най-
давніших персонажів української народної міфології. 

Метою дослідження є з’ясування походження ритуаль-
ної заборони використовувати розсоху у виробничому по-
буті та причини демонізації цього дерева. 

Об’єктом вивчення є народні вірування про упирів та 
їхній зв’язок з деревом. Предметом дослідження є риту-
альні заборони, повір’я, прикмети, магічні дії, пов’язані зі 
згаданим демонологічно відзначеним деревом, з’ясування 
їх походження. Територіальні межі дослідження охоплю-
ють всі українські етнічні землі. Хронологічні рамки стат-
ті обмежені ХІХ — початком ХХІ ст., що зумовлено ста-
ном джерельної бази. Разом з тим, висновки виходять да-
леко за межі зазначеної хронології. 

Методи дослідження — для досягнення поставленої 
мети застосовано принцип історизму, історично-порівняль
ний метод, типологічний, комплексного та ретроспективно-
го аналізу, історичної реконструкції.

Ключові слова: етнологія, українці, народна демоно-
логія, поховальна обрядовість, звичаї, ритуальні заборо-
ни, магія. 

Roman SILETSKYI
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-1451-5908
Doctor of Sciences in History, Professor,
Department of Ethnology,
Ivan Franko National University of Lviv,
1, Universytetska Str., 79000, Lviv, Ukraine,
e-mail: r.sileckyj@gmail.com

ROZZOKHA («TREE WITH TWO HEARTS»)  
IN UKRAINIAN FOLK DE MONOLOGICAL 
ILLUSTRATIONS

The article is devoted to the traditional demonological be-
liefs of Ukrainians, in particular about the ghoul. The focus is 
on the ritual prohibition of using a dried tree in everyday life («a 
tree with two hearts», «double», «sprout», etc.). Despite the 
fact that the ghoul is a well-known character in Ukrainian and 
Slavic demonology, its connection with the scythe tree has not 
yet been the subject of attention by ethnologists and remains 
unexplored. This circumstance actualizes the chosen topic of 
the article, as it will deepen existing knowledge about one of the 
oldest characters in Ukrainian folk mythology. 

The research objective is to clarify the origin of the ritual 
prohibition of using the dried tree in everyday life and the rea-
sons for the demonization of this tree. 

The object of study is folk beliefs about ghouls and their 
connection with the tree. 

The subject of the study is ritual prohibitions, beliefs, omens, 
magical actions associated with the aforementioned demono-
logically marked tree, and the elucidation of their origin. 

The territorial boundaries of the study cover all Ukrainian 
ethnic lands. The chronological framework of the article is lim-
ited to the 19th — early 21st centuries, which is due to the state 
of the source base. However, the conclusions go far beyond the 
specified chronology. Research methods — to achieve the set 
goal, the principle of historicism, historical and comparative 
method, typological, complex and retrospective analysis, and 
historical reconstruction were applied.

Keywords: ethnology, Ukrainians, folk demonology, fu-
neral rituals, customs, ritual prohibitions, magic.



1481Розсоха («дерево з двома серцями») в народних демонологічних уявленнях українців

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Вступ. У традиційному виробничому побуті (бу-
дівництві, виготовленні різних господарських 

знарядь, технічних споруд) українці зазвичай не 
наважувалися використовувати розсохате дерево, 
оскільки були переконані, що воно  — «нечисте» 
(тобто пов’язане з нечистою силою, а відтак — не-
безпечне для людини). Хоча насправді будівельні та 
інші ділові якості такої деревини нічим не поступа-
лися звичному дереву з одним стовбуром. В україн-
ців, особливо в зоні Лісостепу і Лісу (тобто на міс-
цях їх найдавніших поселень, де роль дерева в побу-
ті важко переоцінити), ця заборона мала ритуальний 
характер і діяла ще навіть у ХХ столітті. 

Метою нашого дослідження є з’ясування похо-
дження ритуальної заборони використовувати роз-
соху у виробничому побуті та причини демонізації 
цього дерева. 

Об’єктом вивчення є народні вірування про упи-
рів та їхній зв’язок з деревом. Предметом дослі-
дження є ритуальні заборони, повір’я, прикмети, ма-
гічні дії, пов’язані зі згаданим демонологічно відзна-
ченим деревом, з’ясування їх походження. 

Методи дослідження  — застосовано принцип 
історизму, історично-порівняльний метод, типоло-
гічний, комплексного та ретроспективного аналізу, 
історичної реконструкції.

Основна частина. Розсохате дерево відоме в 
Україні під різними назвами, часто локальними. Зо-
крема, відомі такі: «розсохате дерево», «близнята», 
«дерево з двома серцями», «двохральне», «роз-
двоєне від одного корня», «клєщак», «двойник», 
«розсюха», «злепа», «задвійне», «караковате» [1, 
с. 39], «раловате», «виделичник» [2, с. 244]. За-
борона використовувати розсохате дерево збере-
глася в пам’яті українців (наприклад на Бойківщи-
ні) навіть в першій чверті ХХІ століття: «Як було 
на одному пни два вершки, то те дерево в будо-
ву не йшло… не вільно — шось недобре» (с. Урич 
Стрийського р-ну Львівської обл.), «дерево, яке 
мало два вершки, на будову не використовува-
ли» (с. Урич), «дерева, які не вільно брати в бу-
дову — такі, які мали такий відросток… якби 
догори хотіла друга вершина рости… крепс, бо 
дві серцевини мало» (с. Сопіт Стрийського р-ну), 
«як два верхи є — то дерево на будову не годить-
ся […], на тріски, на дрова… на будову — нє!», 
(с. Ямельниця Стрийського р-ну), «тройний або 

двойний [стовбур] — зрослянки, говорили : «Не 
можна!», не брали (бо нещасливе місце), бо шко-
дит родині… зрослянки» (с. Крушельниця Стрий-
ського р-ну), «казали, шоб в дереві був [лише] 
один ствол, а з двома — нездале» (с. Урич) [3, 
арк. 2, 6, 8, 12, 14—15, 19—21]. 

Наведені народні означення розсохатого дере-
ва, як і мотивація заборони його використовувати, 
засвідчують, що уявлення про нього мають без-
сумнівно демонологічне походження [4, с.  263]. 
В цьому контексті особливо привертає увагу одна 
з його назв — «дерево з двома серцями». Відра-
зу ж спадає на думку демонічна постать упиря. 
Адже згідно з повір’ям упир також має два серця 
[5, s. 253]. Волиняни вважали, що таке «розсохате» 
дерево — «лихе», «шось шкодит» («чи громи бу-
дут бити, шось в будинку шкодит»), «бо нечистий 
там — то його дерево» [6, с. 421—422]. На дум-
ку відомого сучасного дослідника народної демо-
нології Володимира Галайчука упир є одним з най-
давніших персонажів в українській міфології. Ще в 
середньовіччі наші предки розуміли під ним певну 
категорію померлих [7, с. 250]. Найвірогіднішою 
версією його походження є трактування упиря як 
«неспаленого», оскільки давньою формою забез-
печення переходу душі на «тамтой світ» була кре-
мація тіла [8, с. 143]. 

Цей демонологічний персонаж був доволі небез-
печний. За віруванням бойків «опирь має два серця і 
два духи; […] по смерти потинав людей» [9, с. 219]. 
Гуцули вважали, що упир («двадушник») «як умре, 
то ше ходи по свікі», «із таких віходит душьи, як має 
йти на гирц». «Як такого похоўлєт, то нигоди дужи 
будут великі» [10, с. 250]. Мешканці Буковини ві-
рили, що «часом вертають […] інші душі з «того» 
світа, тоді то вже опирі. Вони відвідують людий, з 
котрими за життя земного жили і їх треба відгоняти 
від себе» [11, с. 346]. Низку сюжетів про цей де-
монологічний персонаж зафіксовано також на По-
кутті. В селі Карлові (тепер — с. Прутівка Сня-
тинського р-ну Івано-Франківської обл.) «удержа-
лась віра про людий, шо мают два серця. Се опирі. 
Опирі виходять з гробу, ходять по селі і чинять лю-
дям різні пакости» [12, с. 326]. Мешканці с. Трос-
тянця (Снятинського р-ну) вірили, що «є між людь-
ми й такі, шо мають два серця. Опирь має два сер-
ця, одно у грудех, друге у голові. Чоловік, котрий 



Роман СІЛЕЦЬКИЙ1482

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

є опирем, лігає спати, а душа з него віде тай іде до 
душ других опирів на гранє (забаву. — Авт.) або 
іде комус ікес зло робити, пр. відобрати чужі корові 
молоко, а свої дати» [13, с. 306]. Аналогічні віру-
вання про упирів побутували й на Поділлі: «Опирі, 
то є люди, котрим призначено такими бути. Опир 
за життя шкодить: він висисає кров з чоловіка (тому 
червоні люди, то опирі) і спроваджує помір. Бігає до 
півночи, перекинувшись білим хортом. В своїм селі 
не шкодить […], бігає лиш по других селах. Опи-
рі спроваджують град: у хмарі сидять вони на хвос-
ті хмари…» [14, с. 377]. 

На Бойківщини місцеві горяни уточнювали, що в 
упиря одне серце — від Бога, а друге — від чорта. І 
саме тому його ніхто не міг вбити [4, с. 217—218].

В народній демонологічній традиції україн-
ців розсохате дерево («з двома серцями») тісно 
пов’язувалося з упирем. Згідно з віруванням упир 
шкодив людям навіть після своєї смерті. Такими 
ж небезпечними якостями, якими володів упир-
«дводушник», наділялося і «задвійне» дерево. Бой-
ки вважали, що «в задвійному дереві перебуває ан-
тихрист, бо воно має два серця, тому там — злий 
дух» і якщо з нього будувати, то «худоба не году-
валася», тому «його не брали на будівництво і на-
віть на дрова, бо міг бути пожар; якби його взя-
ли на міст, то з такого моста хтось міг би впасти в 
ріку» [1, с. 40]. Порушення заборони використо-
вувати розсоху могло спричинити різні нещастя ді-
тям: «діти будуть каліками», «жонка буде близнят 
родити» (Полісся), «діти родяться не в повному 
умі» (Гуцульщина), «в тій хаті діти ся не ведут, не 
годуют» (Бойківщина). Також воно «важить» і на 
господарів: якщо «роздвоєне від одного корня» де-
рево покласти у зруб хати, то життя буде «роздво-
юватися» і господарі не житимуть «в парі», тому 
воно «фальшивеє і непотребне в хоромину» (Поліс-
ся), «важить на людину», «біда гримит в тім дере-
ві» (Гуцульщина) [1, с. 40—41]. (Поодинокий по-
зитив стосовно дерева-«близнєців» вдалося почути 
на Середньому Поліссі в с. Лучанках (Овруцького 
р-ну Житомирської обл.): його намагалися покласти 
у зруб хліва, щоб корова приводила телят-близнят 
[1, с. 41], і на Бойківщині, де з «задвійного» дере-
ва виготовляли стовп для «журавля» біля колодя-
зя (сс. Велика Лінина, Галівка Старосамбірського 
р-ну Львівської обл.) [16, с. 55]. 

Подекуди аналогічними демонологічними влас-
тивостями українці наділяли дерево, яке мало до-
вгий відросток-сук. Як вже мовилося, бойки, а та-
кож поліщуки вважали, що у ньому, як і в розсохи, 
є друге серце. В різних місцевостях його називали 
по-різному: «свічним деревом», «крепсом», «па-
синком», «бідячою мітлою», «вовчим зубом», «ри-
бою», «стрілою», «чортовим вільцем», «безчесним» 
тощо [1, с. 42—43]. Мешканці галицької Лемків-
щини називали таке дерево «позначеним від Бога» 
[17, s. 110]. Його вважали настільки небезпечним 
для мешканців дому, що майстер, виявивши у вже 
зведеному зрубі «свічку», змушував своїх помічни-
ків розбирати стіни і викидати цілий небезпечний 
брус [1, с. 43].

Отже і упир-«дводушник», і дерево з «двома 
серцями» були однаково небезпечні для людини. 
В народі існували певні магічні способи боротьби 
з цими демонологічними персонажами і явищами. 
Більше відомі магічні дії з метою знешкодження 
упирів. Володимир Гнатюк лаконічно описав арсе-
нал засобів боротьби проти упиря: «Коли хто хоче 
позбутися опира, щоби не ходив та не потинав лю-
дей, то повинен обнести його довкола села чи міс-
та три рази, а він перестане ходити. Можна також 
пробити його крізь груди осиковим колом. Найліп-
ше, одначе, викопати, порубати на кусні і забити 
осиковий кіл у голову. Тоді напевне перестане раз на 
все ходити» [18, с. 222—223]. Дослідниця народ-
ної демонології Надія Войтович наводить різнома-
нітні способи знищення тіла упиря на Слов’янщині: 
розривання могили, відсікання та спалення голови 
небезпечного мерця, вбивання осикового чи тер-
нового кола в його тіло і могилу, зуба борони в го-
лову чи груди, запихання голови чорного півня у 
гріб упиря [19, с. 110—111]. Більшість з них відо-
мі українцям. Зокрема, мешканці Буковини вдава-
лися до наступних дій: «щоби опир (-иця) не ви-
ходив (-ла) з гробу, треба єму (її) забити в груди 
клин з клиниці» [20, с. 355]. На Бойківщині упи-
ря, який після смерті «потинав» людей, знешкоди-
ли в наступний спосіб: «[…] Шовтус прийшов у 
ночи у Виців, велів відкопати трупа, голову відтяв 
і положив у ногах, а в горло забив зелізний клин» 
[9, с. 221]. Подібні дії з упирем мали місце й на 
Гуцульщині: «[…] Як такого похоўлєт, то нигоди 
дужи будут великі. Тай би єго відкопати тай від-



1483Розсоха («дерево з двома серцями») в народних демонологічних уявленнях українців

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

кьити голову й класти меж ноги — то нигода ста-
не, буде красно» [10, с. 251].

Менш відомими є способи знешкодження небез-
печного «дерева з двома серцями» або зі «свічкою». 
Вони засвідчують, поза всяким сумнівом, їх належ-
ність до кола демонологічних уявлень про упиря, 
адже практично ідентичні до тих, які українці за-
стосовувалися проти цих демонологічних персона-
жів. Відповідно до давніх традиційних світоглядних 
уявлень якщо магічним способом можна знешкодити 
упиря після його смерті, то таким же способом можна 
знешкодити і небезпечне для людини «задвійне» де-
рево, поява якого пов’язана зі згаданим демоном. В 
таке міфологічно відзначене дерево — «з двома сер-
цями» — українці забивали або звичний дерев’яний 
кілок (переважно осиковий чи терновий), або ж за-
мість нього — гострий залізний предмет, який також 
є сильним апотропеєм. Бойки зі с. Галівки на Ста-
росамбірщині вірили, що забивши у «свічку» «голо-
вку з вухналя (кінського цвєка)», вони знешкодили 
зловорожі властивості «дерева з двома серцями» [1, 
с. 43]. Або ж можна було забити «в дерево, де чор-
това мітла — в відросток» звичайний цвях (Бойків-
щина) [16, с. 55]. Також можна було забити в дере-
вину голку або осиковий кілок (Бойківщина) або ж 
застосувати радикальніший й новітніший спосіб: з 
«ружья пристрєліть» (Полісся) [1, с. 43]. Подекуди 
вдавалися до вербальної магії, промовляючи до де-
ревини: «Заклинаю тебе господом Богом, животво-
рящим хрестом!» [1, с. 44]. На Покутті з цією ме-
тою дерево спочатку просвердлювали залізним лат-
ником і тоді забивали цвях [30, s. 115]. 

Спробуємо з’ясувати спільні риси в упиря і «де-
рева з двома серцями». Натяк на це маємо в оповід-
ці, зафіксованій Володимиром Галайчуком в с. Ури-
чі на Бойківщині: «[…] Два серця? […] був у нас 
такий чоловік, шо мав два серці. Народиться такий 
чоловік… Казали, шо були тоти опирі. О, напри-
клад, ми косили там від Орова, в Стинавах, а на-
впроти — там л і с густий буковий був. То тоже — 
уночи грала музика, співали різні коломийки. То 
вже тато розказував. А дідо казав, шоби на них не 
реагувати і нічо не казати, бо буде гірше. То дідо 
казав, шо то — впирі ходіт. То, каже, злі духи» 1. 

1	 Записав Володимир Галайчук 24 червня 2023 р. від Сте-
пана Михайловича Яроша, 1939 р. народж. в с. Уричі 
Стрийського р-ну Львівської обл.

Наведена оповідка пов’язує упирів з перебуван-
ням саме в лісі. В одній з наших попередніх публі-
кацій вже йшлося про ліс як архаїчне місце похо-
вання, а в нові і новітні часи — місце захоронення 
безпірних і нечистих мерців [22, с. 473—492]. А 
отже він був локусом і упиря, який належав до «не-
чистих» мерців. Відповідно до цих уявлень дерево 
з природним дефектом (розсохате — з роздвоє-
ним стовбуром) було пов’язане з похованням такого 
«нечистого» небіжчика. За законами магії, потра-
пивши в оселю, господарську будівлю, міст тощо 
воно, неодмінно спричинить різні нещастя (поді-
бно до того, як шкодить людям після смерті упир). 
Крім того, упир, згідно з віруванням, міг переки-
датися в коня, вужа, собаку, чорного кота, мишу, 
комаху тощо [7, c. 256, 261], що робило його ще 
небезпечнішим.

Висновки. Отже між упирем і розсохою є такі па-
ралелі: 1) в одного і в другого наявні по два серця; 
2) і упир, і розсоха однаково небезпечні для люди-
ни; 3) однаково пов’язані з лісом; 4) проти них ді-
ють однакові магічні способи знешкодження.

Розглянуті народні повір’я, ритуальні заборони і 
магічні практики, пов’язані з розсохою («деревом 
з двома серцями»), на перший погляд — звичай-
ні малозрозумілі забобони. Як показало досліджен-
ня, вони є уламками давніх за походженням демо-
нологічних вірувань про упиря, відомого українцям 
та іншим слов’янським народам. Крім демонологіч-
них уявлень, в них відобразилися фрагменти старо-
давніх поховальних звичаїв та обрядів (поховання в 
лісі / під деревом / звичай садити дерево на моги-
лі) та традиційні магічні захисні практики. 

1.	 Сілецький Р. Традиційна будівельна обрядовість ук
раїнців: монографія. Львів: ЛНУ імені Івана Франка, 
2011. 428 с.

2.	 Радович Р. Поліське житло: культурно-генетичні 
витоки та еволюційні процеси. Львів, 2017. 852 с.

3.	 Архів Львівського національного університету імені 
Івана Франка. Ф. Р-119. Оп. 17. Спр. 798-Е (По-
льові етнографічні матеріали до тем «Традиційна буді-
вельна обрядовість», «Дерево в духовній культурі», 
зібрані в селі с.  Уричі та околиці Стрийського р-ну 
Львівської обл. в червні-липні 2023 року завідувачем 
кафедри етнології ЛНУ ім. Івана Франка Р.Б. Сілецьким). 
21 арк.

4.	 Галайчук В., Сілецький Р. Народна культура бойків: 
будівельна обрядовість, народний календар, демоно-



Роман СІЛЕЦЬКИЙ1484

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

логічні вірування (За етнографічними матеріалами зі 
Старосамбірщини зламу ХХ—ХХІ століть). Моно-
графія. Львів: ЛНУ ім. Івана Франка, 2025. 330 с.: іл.

5.	 Sokalski B. Powiat Sokalski pod wzgłędem geograficznym, 
etnograficznym, historycznym і ekonomicznym. Lwów, 
1899. 496 s.

6.	 Сілецький  Р. Будівельна обрядовість. Культурно-
побутові традиції українців Волині: історико-ет
нологічні нариси: монографія. Львів: ЛНУ ім. Івана 
Франка, 2023. С. 420—454.

7.	 Галайчук В. Українська міфологія. Харків: «Клуб Сі-
мейного Дозвілля», 2016. 288 c.

8.	 Хобзей  Н. Гуцульська міфологія: етнолінгвістич-
ний словник. Львів, 2002. 216 c.

9.	 Зубрицький М. Похоронні звичаї й обряди в Мшанци і 
сусідніх селах Старосамбірського Турчанського пов. 
(Похоронні звичаї й обряди. Зібрав В. Гнатюк). Етно-
графічний збірник. Львів, 1912. Т. 31—32. С. 201—
226.

10.	 Онищук А. Похоронні звичаї й обряди в селі Зелени-
ци, Надвірнянського пов. (Похоронні звичаї й обряди. 
Зібрав В.  Гнатюк). Етнографічний збірник. Львів, 
1912. Т. 31—32. С. 231—252.

11.	 Ракова О. Похоронні звичаї й обряди в селі Раранчу, 
Черновецького повіта. (Похоронні звичаї й обряди. 
Зібрав В.  Гнатюк). Етнографічний збірник. Львів, 
1912. Т. 31—32. С. 338—347. 

12.	 Онищук А. Похоронні звичаї й обряди в селі Карлові 
Снятинського повіта. (Похоронні звичаї й обряди. Зі-
брав В.  Гнатюк). Етнографічний збірник. Львів, 
1912. Т. 31—32. С. 315—338.

13.	 Михайлецький  О. Похоронні звичаї й обряди в селі 
Тростянци, Снятинського повіта. (Похоронні звичаї й 
обряди. Зібрав В. Гнатюк). Етнографічний збірник. 
Львів, 1912. Т. 31—32. С. 302—315.

14.	 Деркач В. Похоронні звичаї й обряди в селі Вербівци, 
Теребовельського повіта. (Похоронні звичаї й обряди. 
Зібрав В.  Гнатюк). Етнографічний збірник. Львів, 
1912. Т. 31—32. С. 369—378.

15.	 Радович Р. Народна архітектура Старосамбірщи-
ни ХІХ  — першої половини ХХ  ст. (Житлово-
господарський комплекс). Київ, 2015. 352 c. 

16.	 Pol W. Górale Czuchońkowie. Prace z etnografii północ
nych stoków Karpat. Wyd., wstęp., koment. i map. zao
panrz. J. Babicz. Wrocław, 1966. S. 93—137.

17.	 Гнатюк В. Нарис української міфології. Львів, 2000. 
263 с.

18.	 Войтович Н. Народна демонологія Бойківщини: мо-
нографія. Львів: Сполом, 2015. 228 с.

19.	 Бордейний І. Похоронні звичаї й обряди в Молодієві 
(Молодії) Черночецького пов. (Похоронні звичаї й 
обряди. Зібрав В. Гнатюк). Етнографічний збірник. 
Львів, 1912. Т. 31—32. С. 347—362.

20.	 Schnaider J. Lud peczeniżyński: Szkic etnograficzny. Lud: 
Kwartalnik etnograficzny. Lwów, 1907. T. XIII. Zesz. 2. 
S. 98—117.

21.	 Сілецький Р. Ліс у народних демонологічних уявлен-
нях українців. Наукові зошити історичного факуль-
тету Львівського університету. Збірник наукових 
праць. Львів, 2022. Вип. 2. Ювілейний випуск на по-
шану Богдана Якимовича. С. 473—492.

REFERENCES
Siletskyi, R. (2011). Traditional building rituals of Ukraini-

ans: monograph. Lviv: Ivan Franko National University of 
Lviv [in Ukrainian].

Radovych, R. (2017). Polissya housing: cultural and genetic 
origins and evolutionary processes. Lviv [in Ukrainian].

Archives of the Ivan Franko National University of Lviv. 
File R-119. Op. 17. File 798-E (Field ethnographic ma-
terials on the topics «Traditional building rituals», «Tree 
in the spiritual culture», collected in the village of Urychi 
and its surroundings, Stryi district, Lviv region, in June-Ju-
ly 2023 by the head of the Department of Ethnology of the 
Ivan Franko National University of Lviv, R.B. Siletsky) 
[in Ukrainian].

Halaichuk, V., & Siletskyi, R. (2025). Folk culture of the 
Boykos: building rituals, folk calendar, demonological be-
liefs (Based on ethnographic materials from the Starosam-
bir region at the turn of the 20th—21st centuries): Mono-
graph. Lviv: Ivan Franko National University of Lviv [in 
Ukrainian].

Sokalski, B. (1899). Sokalski County in Geographical, Eth-
nographic, Historical and Economic Aspects. Lviv [in 
Polish].

Siletskyi, R. (2023). Building Ritual. Cultural and House-
hold Traditions of Ukrainians of Volhynia: Histori-
cal and Ethnological Essays: Monograph. Lviv: Ivan 
Franko National University of Lviv (Pp.  420—453) 
[in Ukrainian]. 

Halaichuk, V. (2016). Ukrainian Mythology. Kharkiv: «Fam-
ily Leisure Club» [in Ukrainian].

Hobzei, N. (2002). Hutsul mythology: ethnolinguistic dic-
tionary. Lviv [in Ukrainian]. 

Zubrytskyi, M., & Hnatiuk, V. (1912). Funeral customs and 
rites in Mshantsy and neighboring villages of the Starosam-
bir Turchansky district. Ethnographic collection (Vol. 31—
32, pp. 201—226). Lviv [in Ukrainian].

Onyshchuk, A., & Hnatiuk, V. (1912). Funeral customs and 
rites in the village of Zelenitsy, Nadvirnyansky district. Eth-
nographic collection (Vol. 31—32, pp. 231—252). Lviv 
[in Ukrainian]. 

Rakova, O., & Hnatiuk, V. (1912). Funeral customs and 
rites in the village of Raranchu, Chernovtsy district. Eth-
nographic collection (Vol. 31—32, pp. 338— 347). Lviv 
[in Ukrainian].

Onyshchuk, A., & Hnatiuk, V. (1912). Funeral customs 
and rites in the village of Karlovi, Snyatyn district. Ethno-
graphic collection (Vol. 31—3, pp. 315—338). Lviv [in 
Ukrainian].

Mykhayletskyi, O., & Hnatiuk, V. (1912). Funeral customs 
and rites in the village of Trostiantsy, Snyatyn district. Eth-



1485Розсоха («дерево з двома серцями») в народних демонологічних уявленнях українців

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

nographic collection (Vol. 31—32, pp. 302— 315). Lviv 
[in Ukrainian].

Derkach, V., & Hnatiuk, V. (1912). Funeral customs and 
rites in the village of Verbivtsy, Terebovelsky district. Eth-
nographic collection (Vol. 31—32, pp. 369— 378). Lviv 
[in Ukrainian].

Radovych, R. (2015). Folk architecture of the Starosambir re-
gion of the 19th — first half of the 20th centuries. (Resi-
dential and economic complex). Kyiv [in Ukrainian].

Pol, W., & Babicz, J. (Ed.). (1966). The Czuchoсkowie High-
landers. Works on the ethnography of the northern slopes of 
the Carpathians. Wroclaw (Pp. 93—137) [in Polish].

Hnatyuk, V. (2000). An Essay on Ukrainian Mythology. 
Lviv [in Ukrainian].

Voytovych, N. (2015). Folk Demonology of Boykivshchyna: 
monograph. Lviv: Spolom [in Ukrainian].

Bordeyny, I., & Hnatiuk, V. (1912). Funeral customs and rites 
in Molodiyev (Molodiyya) Chernochetsky district. Ethno-
graphic collection (Vol. 31—32, pp. 347—362). Lviv [in 
Ukrainian].

Schnaider, J. (1907). The Pechenyi people: An ethnographic 
sketch. People: Ethnographic quarterly (Vol. XIII, issue 2, 
pp. 98—117). Lviv [in Polish].

Siletskyi, R. (2022). Forest in folk demonological representa-
tions of Ukrainians. Scientific notebooks of the Faculty of 
History of Lviv University. Collection of scientific papers. 
Anniversary issue in honor of Bohdan Yakimovich (Is-
sue 2, pp. 473—492). Lviv [in Ukrainian].


