
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ПЕРЕТИН МЕДІУМІВ:  
ЕСТЕТИКА ТА АНАТОМІЧНА 

ТАЇНА ЛЮДСЬКОГО ТІЛА  
У СХІДНОМУ МИСТЕЦТВІ

Анастасія МЕЛЬНИЧУК
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-9930-1652

викладачка пластичної анатомії, старша викладачка,
Національна академія образотворчого мистецтва і архітектури,

кафедра цифрового візуального мистецтва,
вул. Вознесенський узвіз, 20, 04053, Київ, Україна,

e-mail: a.melnychuk@naoma.edu

Цао ГУАНЬЮЙ
ORCID ID: https://orcid.org/0009-0008-9820-6635

викладач живопису, доцент, професор,
Цюаньчжоуський інститут інформаційного інжинірингу, КНР,

e-mail: 2252377840@qq.com

УДК 7.041.3+611.9]:[111.852:22/24](5-11)
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.06.1580

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

Anastasia MELNYCHUK 
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-9930-1652
Teacher of Plastic Anatomy, 
Senior Teacher of the Digital Visual Arts Department, 
National Academy of Fine Arts and Architecture,
вул. Вознесенський узвіз, 20, 04053, Київ, Україна,
e-mail: a.melnychuk@naoma.edu

Cao GUANYU
ORCID ID: https://orcid.org/0009-0008-9820-6635
Art Teacher, Associate Professor, Professor, 
Quanzhou Institute of Information Engineering, China,
e-mail: 2252377840@qq.com

INTERSECTION OF MEDIUMS:  
AESTHETICS AND ANATOMICAL MYSTERIES 
OF THE HUMAN BODY IN EASTERN ART

Метою дослідження є історико-культурний аналіз да-
лекосхідної естетики, яка, своєю чергою, мала певний вплив 
на реалізацію тілесності в далекосхідних релігійних практи-
ках і образотворчому мистецтві. Методологія досліджен-
ня базується на застосуванні низки теоретичних принципів: 
історико-логічному, системності, комплексності та всебіч-
ності, об'єктивності. Актуальність дослідження зумов-
лена зростанням інтересу до культурних традицій Сходу, 
які сьогодні суттєво впливають на сучасну естетичну думку, 
мистецтво та філософію. У глобалізованому світі, де відбува-
ється активне переосмислення понять духовності, тілесності 
та гармонії, далекосхідна естетика постає як унікальне дже-
рело синтезу релігійних, філософських і художніх ідей. 

У ході роботи над дослідженням були зроблені наступні ви-
сновки: вперше в українській науці був здійснений синтез ана-
лізу естетики, притаманної Далекому Сходу із мистецтвоз-
навчим аналізом, фокусом якого було образотворче мистецтво 
Далекого Сходу, засноване в лоні даосизму і буддизму.

Ключові слова: Далекий Схід, естетика, пластична ана-
томія, тіло, тілесність, образотворче мистецтво, історія куль-
тури Давнього Китаю, даосизм, буддизм.

Introduction. The aesthetic systems of the Far East repre-
sent one of the most refined and philosophically grounded 
models of understanding the world and the human being within 
it. Rooted in religious and philosophical traditions such as Tao-
ism and Buddhism, Far Eastern aesthetics integrates the spiri-
tual and the physical, the visible and the invisible, into a unified 
worldview. In the context of contemporary global culture, where 
interdisciplinary approaches increasingly blur the boundaries 
between art, philosophy, and anthropology, the study of Far 
Eastern aesthetics becomes particularly relevant. It not only 
deepens our understanding of artistic forms and stylistic ten-
dencies but also reveals how the ideas of harmony, balance, and 
the spiritual essence of matter shaped artistic representations of 
the human body and nature. 

Problem Statement. Despite the significant scholarly interest 
in Far Eastern art and philosophy, the issue of corporeality with-
in Far Eastern aesthetics remains insufficiently systematized in 
Ukrainian and broader European academic discourse. The ex-
isting research often focuses on stylistic or religious aspects sepa-
rately, without fully addressing the interrelation between aes-
thetic ideals and the artistic embodiment of the human form. 

The purpose of the study is the historical and cultural analysis 
of Far Eastern aesthetics, which, in turn, had a certain influence 
on the realization of physicality in Far Eastern religious practices 
and plastic art. The research methodology is based on the ap-
plication of the theoretical principles: historical and logical, sys-
tematic, comprehensive and comprehensive, and objectivity. In 
turn, these principles are the theoretical basis for the implementa-
tion of the historical-comparative method, which was applied in 
course of the analysis of plastic art products that are characteristic 
of Far Eastern religious practices (Taoism, Buddhism, etc.). 

The methods of aesthetic theory and practice were applied: 
the structural method enabled analysis of facts related to corpo-
reality in Far Eastern art, their relationships, and grouping. In 
addition, art-historical methods — especially those assessing 
plastic art — were essential. Art analysis also considers art as a 
psychological phenomenon, an ethnographic factor with folk-
lore and ethnic features (in this study, based on the history of 
Far Eastern plastic art), and as an element of historiography, 
heuristics, and axiology.

Keywords: Far East, aesthetics, plastic anatomy, body, fine 
art, history of culture of Ancient China, Taoism, Buddhism.



1581Перетин медіумів: естетика та анатомічна таїна людського тіла у східному мистецтві

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Вступ. Постановка проблеми. Культура та мис-
тецтво між Сходом та Заходом завжди були 

двостороннім вибором та двостороннім зворотним 
зв’язком: як вертикальним, так і горизонтальним, як 
от: торгівля, релігійне поширення, етнічна міграція та 
ремісничий обмін; вони певним чином вплинули на 
культурні зміни та мистецькі тенденції. З цього при-
воду ми вперше в західноєвропейському та східному 
мистецтвознавчих дослідженнях порушуємо питання 
вивчення анатомічних (також антропологічних) осо-
бливостей тіла в мистецтві Сходу; ми стверджуємо, 
що східна культура у своєму мистецтві не була об-
лишена анатомічних знань; вони розвивала їх крізь 
призму естетики та відповідної їй основоположній 
категорії «краса», яка, своєю чергою, була заснована 
як надважливий сегмент далекосхідної філософсько-
релігійної парадигми. 

Важливою передумовою цього дослідження є ро-
зуміння пролонгованої в історико-культурному часо-
просторі відмінності між східною і західною культу-
рами. У культурній історії людства мистецтво Сходу 
і Заходу відігравало роль каталізатору в сенсі куль-
тивації і збереження різноманіття культурних від-
мінностей, регіональних та релігійних відмінностей 
тощо. У ході його подальшого розвитку були сфор-
мовані унікальні самобутні художні стилі та вирази, 
особливо в образотворчому мистецтві. В результаті 
цієї пролонгованої творчої діяльності сформували-
ся дві різні форми вираження образного комплек-
су, особлива експресивна мова, різноманіття худож-
ніх пошуків і звершень. У цьому сенсі слід розумі-
ти: «відмінності», «паралелі», або «спорідненість» 
художніх висловлювань (притаманним культурам і 
мистецтву Сходу і Заходу), що є, по суті, метафізич-
ними дискусіями. «Значення» і «форма» відіграють 
роль основних форм естетичного вираження східно-
го і західного образотворчого мистецтва. Західна ес-
тетична свідомість використовує зір і слух як основу 
сприйняття; ці відчуття (розглянуті на рівні філософії 
як феномен сприйняття) утворюють різкий контр-
аст у сенсі розрізнення психологічної структури ки-
тайської та західної естетики. Зокрема, космологія 
китайської культури спільно конструюється буддиз-
мом, конфуціанством, даосизмом і дзен-буддизмом 
(вони уважаються її духовною основою). З одного 
боку, вона втілюється в мистецтві і культурі в якос-
ті відмінних естетичних тенденцій; з іншого боку, ці 

естетичні тенденції спільно формують основні есте-
тичні цінності китайської культури та мистецтва. 

Також маємо розуміти: далекосхідна філософія за-
знала певного впливу з боку давньоіндійської циві-
лізації. Ведичний і синтоїський інтелектуальні світи 
поступово зближувалися через безперервну транс-
формацію важливих буддійських сутр. Зазначимо з 
цього приводу: буддійська філософія починається з 
уявлень про Гаутаму Будду (між VІ і ІV століттями 
до н. е.); зберігається в ранніх буддійських текстах; 
загалом це відноситься до філософських досліджень, 
які розвивалися серед різних буддистських шкіл в Ін-
дії і згодом поширилися по всій Азії через Шовко-
вий шлях; буддистська думка є транс-регіональною 
та транс-культурною; у східно-азіатському буддиз-
мові новіші розробки скерували східно-азіатські 
мислителі школи Йогачара (Парамартха, Сюань-
цзан і Воньхьо), східно-азіатські мислителі школи 
Мадх’ямака (Джізан); згодом виникли також нові 
китайські школи, такі як Тяньтай (Чжії, Хуаянь, 
Фацан, Дзен, Гуйфен Цзунмі)). Східні філософські 
традиції поділяються на дві основні категорії: ті, що 
виникли на півострові Індостан і ті, що розвинулися 
по інший бік Гімалаїв, — в регіоні, який зараз відо-
мий як Китай. При цьому, філософські традиції ста-
родавніх Індії та Китаю є дуже різними. Вони ви-
никли незалежно одна від одної. Траєкторії їхнього 
розвитку почали перетинатися у зв`язку із перене-
сенням буддизму з Індії до Китаю.

Східно-азіатська філософська думка була запо-
чаткована у Стародавньому Китаї; своєю чергою, 
давня китайська філософія бере початок під час ди-
настії Західного Чжоу та наступних періодів піс-
ля її падіння, коли «Сто шкіл думки» розквітали 
(VІ століття — до 221 р. до н. е.) [1, c. 42]. Цей 
період характеризувався значним інтелектуальним і 
культурним розвитком; у цей час сталося піднесен-
ня основних китайських філософських шкіл (конфу-
ціанства, легалізму та даосизму), а також числен-
них менш впливових шкіл (моізм, школа Інь Ян). 
Згодом буддизм почав надходити до Китаю під час 
династії Хань (206 р. до н. е. — 220 р. н. е.); тут 
поступово розвивалися різні його китайські форми 
(чань/дзен). 

У цьому сенсі важливо відзначити: на ранні буд-
дійські статуї Китаю вплинуло індійське буддійське 
мистецтво Матхура (династія Гупта, Індія). Мис-



Анастасія МЕЛЬНИЧУК, Цао ГУАНЬЮЙ1582

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

тецтво Матхури відноситься до школи індійського 
мистецтва, яка майже повністю зберіглася у фор-
мі скульптури, починаючи з ІІ століття до н. е. [2]. 
Саме для Матхури є характерним індійський звичай 
надання священним фігурам образності кількох час-
тин тіла, особливо голови та рук; цей стиль уперше 
став поширеним у мистецтві, приблизно в IV сто-
літті н. е. [3].

У той час, як Західна естетика базувалась на ви-
шуканні краси тіла, коли тіло уважалося мірою всіх 
речей, коли основна увага надавалась точному від-
творенню тіла, його анатомічній побудові, Східна ес-
тетика обговорювала природу краси. Коли західна 
естетика зосереджується на незвичайному, східна ес-
тетика розуміє, що естетика може заселяти як незви-
чайні, так і звичайні форми досвіду. Естетичне мис-
лення Стародавнього Сходу є «органічною» фор-
мою думки, заснованої на «єдиному» та «єдності». 
У межах цієї думки реальним є мережевий всесвіт, 
а не механістичний — всесвіт уявляється таким, що 
у ньому все перебуває у життєво важливому зв’язку 
з усім іншим. Люди не відокремлені від природи, 
не протистоять їй, а є частинами одного організму, 
і оскільки природа вважається живою, до неї став-
ляться так само, як ми ставимося до власного тіла. 
«Згода» вважається найвищою життєвою цінністю, 
а єдність і цілісність буття — найосновнішим посту-
латом східної думки. У давньосхідній думці естетич-
не сприйняття і естетичне мислення (уявлення про 
красу) стосуються холістського погляду на життя. 
Згідно з цією точкою зору, «краса» не міститься в 
окремих об’єктах, оскільки такі об’єкти можуть лише 
відображати свою частку цілісної краси, і лише в тій 
мірі, в якій вони здатні це робити. Ця ідея виража-
ється через кольорову алегорії, у якій колір на по-
верхні об’єкта сприймається як колір цього об’єкта; 
насправді, це є колір, який об’єкт відображає, по-
глинаючи всі інші кольори. 

Зокрема, конфуціанство досліджує красу люд-
ської природи і особистості, вважаючи, що сутніс-
тю краси є добро. Даосизм вважає, що краса є вті-
ленням абсолютної свободи. Дзен-буддизм, втілю-
ючи китайський стиль буддизму, поєднує даосизм з 
вірою в те, що краса є вираженням відстороненості. 
В цілому, прийнято вважати, що китайське мисте-
цтво безпосередньо не зображує тіло; мистецтво в 
стилі ню тут не існує в принципі. Стосовно позиції 

китайського мистецтва щодо тілесності, зауважимо: 
тіло можна лише приховати, а не розкрити.

У давньокитайській літературі з естетики та 
мистецтва унікальна «метафора тіла» є реальною 
можливістю. На відміну від західного світогляду, 
у цих джерелах не можливо побачити ані абстрак-
тний аналіз «якості», або «кількості» естетики (це 
є прерогативою західної естетики), а скоріше мор-
фологічний опис естетизованих органів тіла та їх-
ніх фізіологічних функцій. У цій літературі були ви-
значені естетичні категорії та поняття на кшталт: 
форма і дух, вітер і кістки, головний мозок, шкіра, 
плоть і кров, брови, хутро, а також народження, 
хворі, здорові, слабкі, жорсткі, м'які, товсті, худі 
тощо. З одного боку, давньокитайська естетика ви-
користовує спосіб «сприймати всі тіла близько», 
«вміти уважно брати приклади»; при цьому уважа-
ється, що символічна форма краси безпосередньо 
пов'язана з тілом кожної людини: ніби вона повніс-
тю прощається з ідеалізмом «мучеництва зі своїм 
тілом», вираженим у символічній формі людських 
символів [4]. З іншого боку, акцентуючи на своє-
рідній формі «гештальту тіла», ця естетична тра-
диція долає фрагментарність людського естетично-
го досвіду з метою досягнення того, щоб люди на-
решті могли вибратися з нерозуміння «візуального 
центризму» [5].

Буддійська естетика, як глибока внутрішня цін-
ність насолоди і краси (внутрішньої й зовнішньої), 
постійно приваблює вчених з метою пролити світло 
на сутність та фактори її впливу на загально куль-
турну суспільну та індивідуальну ситуацію. Її при-
рода ґрунтується на законах, запозичених із втаєм-
ничених буддійських думок, які недосяжні для ем-
піричного сприйняття та розуміння. 

У той же час, Західний естетичний погляд не су
перечить світогляду чи життю західної людини, 
оскільки Західні суспільства передають знання, до-
свід та ідеї, створені в історичному процесі, новим 
поколінням через освіту. У західній думці естетич-
ні судження робляться на платформі наступних кри-
теріїв: яскравість червоного, що відбивається від 
об’єкта, його вигляд по відношенню до інших ко-
льорів і гармонія кольорів. Оскільки враховуються 
окремі об’єкти, використовується аналітичний ме-
тод. На Заході естетичне сприйняття ґрунтується 
на естетичному судженні, засвоєне естетичне сприй-



1583Перетин медіумів: естетика та анатомічна таїна людського тіла у східному мистецтві

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

няття (що воно є результатом естетичного суджен-
ня) вважається академізмом. При цьому, твір мис-
тецтва уважається єдиним цілим і незалежним. Він 
народжується від художника, але стає також неза-
лежним від художника. Художник вільний настіль-
ки, наскільки твір мистецтва є оригінальним.

 Актуальність дослідження цієї проблематики 
має сучасний зміст, особливо, в умовах прокламації 
національних цінностей та їхнього проголошення як 
ключових в площині сучасного полікультурного роз-
витку. Сучасне образотворче мистецтво також вті-
лює в собі кращі надбання давньо китайської куль-
тури і мистецтва.

Аналіз останніх джерел та публікацій. Зна-
чення дослідження «крос-культурної історії мис-
тецтва» полягає не тільки в тому, щоб висунути 
концептуальне новаторство, а й у тому, щоб про-
демонструвати шлях розвитку цих в історії мис-
тецтва з достатньою кількістю кейсів. Для цього 
ми звернулись до інтернет-джерел КНР, бібліо-
теки Цюаньчжоуського інституту інформаційного 
інжинірингу та Центральної міської бібліотеки в 
м. Цюаньчжоу, КНР. Також ми маємо пропону-
ємо відомості, які стосуються наміру Заходу оці-
нити надбання давньо китайської релігійної філо-
софії та естетики. У ХХ столітті було багато спроб 
інтеграції західної та східної філософських тради-
цій. Артур Шопенгауер (1788—1860) розвинув 
філософію, яка, по суті, була синтезом індуїзму із 
західною думкою. Він передбачав, що Упанішади 
(первинні індуїстські писання) матимуть набагато 
більший вплив на Заході, ніж вони мали на Сході. 
А. Шопенгауер працював із ранніми перекладами 
цієї літератури (а іноді й перекладами другого сту-
пеня); сучасні дослідники вважають, що він, мож-
ливо, не обов’язково точно зрозумів східні філосо-
фії, які його цікавили (Urs App. «Schopenhauer's 
Initial Encounter..», 2018).

Останні спроби включити західну філософію в 
східну думку включають філософську школу Кіо-
то, яка поєднала феноменологію Е. Гуссерля з ро-
зумінням дзен-буддизму. Вацудзі Тецуро (和辻 哲
郎, Watsuji Tetsurō, 1889—1960), японський філо-
соф) намагався поєднати праці Сьорена К’єркегора, 
Ф. Ніцше та М. Гайдеггера зі східною філософі-
єю. Мартін Гайдеггер витрачав час на спроби пере-
класти «Дао Де Цзін» німецькою мовою, працюючи 

зі своїм китайським учнем Полом Хсайо. Індуїст-
ський гуру ХХ століття Шрі Ауробіндо (1872—
1950) перебував під впливом німецького ідеалізму; 
його інтегральна йога розглядається як синтез схід-
ної та західної думки. Після Сіньхайської революції 
1911 року та кінця правління династії Цін, Рух Чет-
вертого травня намагався повністю скасувати старі 
імперські інститути та практики Китаю. У цей пе-
ріод існувало два основних філософських напрями. 
Один був анти традиційним; він пропагував західні 
знання та ідеї. Ключовою фігурою цієї анти тради-
ційної течії був Янь Фу (1853—1921) (Yih-Hsien 
Yu…). На швейцарського психолога Карла Юнга 
глибоко вплинула «І-цзин» (Книга змін), стародав-
ній китайський текст, який сягає часів династії Шан 
бронзової доби (бл. 1700—1050 рр. до н. е.). Він 
використовує систему Інь і Ян. Ідея Карла Юнга 
про синхронність рухається до східного погляду на 
причинність, як він зазначає у передмові до пере-
кладу Річарда Вільгельма «І Цзин» [2]. За слова-
ми британської філософині Вікторії С. Гаррісон, ка-
тегорія «східна філософія», а також «азіатська фі-
лософія» є продуктом західної науки ХІХ століття; 
ці концепти не існували в Східній Азії чи Індії. Це 
пояснюється тим, що в Азії немає єдиної філософ-
ської традиції з автентичним корінням, а існують 
різні автономні традиції, які з часом увійшли в кон-
такт одна з одною [6].

Релігійні переконання в науковій літературі об-
говорювалися як втілена форма вищої краси [7, 
с. 1—3]. Численні художні репрезентації релігійної 
тематики працювали як сенсорний спосіб відобра-
ження духовного світу в реальності, наприклад, жи-
вопис, скульптура тощо [7].

Візуальне оповідання, що зображує легенди про 
Будду, було естетично оформлено в ранньому буд-
дійському мистецтві [8]. Буддизм, відомий своєю 
духовністю, що виходить за межі фізичної реаль-
ності, суттєво відрізнявся від західного раціональ-
ного позитивізму [9]. Було припущено, що буддист-
ські думки в певному сенсі передбачають перехід від 
етики до естетики [10]. Крім того, було ствердже-
но, що те, що пов’язує буддизм та естетику, є спіль-
ною природою внутрішньої цінності задоволення [10, 
c. 249—252].

Наприклад, буддійські твори мистецтва або 
об’єкти (такі, як зображення Будди) вважалися «зо-



Анастасія МЕЛЬНИЧУК, Цао ГУАНЬЮЙ1584

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

внішньою» красою, що демонструє «внутрішні» ес-
тетичні закони чесноти в буддизмі [12]. 

Хоча деякі дослідження розглядали буддійську 
естетику в різних контекстах, лише обмежені до-
слідження емпірично досліджували, як естетичне 
задоволення, викликане буддистськими об’єктами, 
слід визначати та згодом вимірювати, що залишає 
дослідницьку прогалину для подальшого дослі-
дження. Крім того, необхідно цілісно зрозуміти та 
визначити першооснови буддійської естетики, вра-
ховуючи значну роль буддійської уважності у під-
вищенні обізнаності та уваги до сьогодення, змен-
шенні негативного мислення та почуттів, а також 
відновленні розуму. Дослідники уважають, що буд-
дійський концепт «краса» є вираженням естетич-
ної реакції, викликаної осмисленими матеріальними 
формами та узгодженої з буддистськими догмата-
ми. Розробка шкали буддійської естетики сприяти-
ме чуттєвій оцінці естетичних об’єктів буддизму; це 
певним чином підтримує порівняльні дослідження: 
буддійської психотерапії, буддійських практик, ка-
тегорій буддійських предметів, та, власне, буддій-
ського мистецтва.

Пластична анатомія як наука та фундамент твор-
чого вдосконалення, дає базове уявлення про ці-
лісну форму людини, вигляд якої в кожний момент 
руху обумовлений положенням кісток скелету та їх 
з’єднаннями, м’язами, шкірними покривами тощо 
[13]. Про пластичний характер культури і мисте-
цтва міркував, зокрема, Г. Вьольфлін [14]. Плас-
тичність у контексті візуальної культури потре-
бує уваги до феномену тілесності М. МерлоПонті, 
В. Беньямін, Ж.-Л. Нансі, О. Гомілко, В. Панчен-
ко. Спеціального акцентування потребує концепція 
пластично-тілесного принципу авторства А. Пучко-
ва. Пластичне є невід’ємним від самої людини як ха-
рактеристика органічного світу (на відміну від меха-
ністичного схематизму). Онтологічна природа плас-
тичності визначає розвиток її природно-чуттєвої і 
знаково-символічної сторін. Г.В.Ф. Геґель, І. Кант, 
Ф.  Шлегель, Ф.В.Г.  Шеллінг пов’язували плас-
тичність із прадавніми механізмами світосприйман-
ня. Ми уважаємо, що ці напрацювання мають бути 
продовженими у час, коли кращі світові культури 
інтегруються.

Метою статті є дослідження естетики та анато-
мічних особливостей в образотворчості східного мис-

тецтва, розкриття вагомості вивчення анатомії при 
створенні образотворчого мистецтва на Сході.

Основна частина. В історії естетики Китаю вио-
кремлюються декілька періодів. Перший період охо-
плює VII ст. до н. е. — III ст. н. е. У цей час есте-
тика ще не стала самостійною наукою і її розвиток 
був зумовлений традиціями китайської філософії. 
Обираючи філософську позицію, китайська естети-
ка наголосила на наступних поняттях досконалість, 
довершеність. У наш час, оцінюючи надбання Дав-
нього Китаю, фахівці іноді вживають поняття «то-
тальний естетизм» [15, c. 14]. В умовах середньо-
вічного Китаю естетика широко використовує кате-
горію «просвітлення» (особливе сприймання світу в 
єдності властивих йому якостей як насолоди від спо-
стереження гармонії). Відчуття гармонії, стану про-
світлення можна було досягти малюючи, складаю-
чи вірші, виконуючи військові вправи, різні побуто-
ві справи, наприклад, вирощуючи квіти, художньо 
їх оформлюючи, досягаючи довершеності у власно-
му одязі тощо. Додаємо з цього приводу: створю-
ючи буддистську пластику, основним фокусом якої 
було зображення Будди.

Після І ст. н. е., внаслідок поширення буддизму у 
школі Махаяни, впливу античного політеїзму, буд-
дисти теж почали поклонятися ідолам; вони почали 
створювати статуї Будди Гандхари, створені за зраз-
ками давньогрецької скульптури (мистецтво Гандха-
ри розкриває складні культурні впливи — від скіфо-
парфянських до греко-римських традицій: вони жи-
вили надзвичайну мистецьку творчість цього регіону 
з І століття до н. до V століття н. е.; у час свого роз-
квіту, Гандхара, центр якої знаходився в сучасному 
Пешаварі на північному заході Пакистану, охоплю-
вала Баміан в Афганістані, Бактрію, Гіндукуш і ре-
гіон Пенджаб на північному заході Індії; буддизм 
досяг Гандхари у ІІІ столітті до н. е., розцвів у І сто-
літті н. е., коли Шовковий шляхом і міжкультурні 
зв’язки від Середземномор’я до Китаю сприяли його 
поширенню. У період еллінізму давньогрецькі рим-
ські боги були включені в буддизм у регіоні Гандхара. 
Одягнений у левову шкіру, греко-римський герой-
бог Геракл/Геркулес, якого сучасні вчені іноді нази-
вають «Геракл-Ваджрапані» [10]. Прямо чи опосе-
редковано деякі з митців Великого Гандхара, оче-
видно, були добре знайомі з зображеннями Геракла, 
вважаючи його відповідним для цього могутнього, 



1585Перетин медіумів: естетика та анатомічна таїна людського тіла у східному мистецтві

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

напівбожественного характеру; при цьому викорис-
товувалися також контрастні типи зображення. На-
далі Геркулес, який був злитий з буддизмом у Ганд-
харі змінився на «східний» під час подорожі буд-
дизму до Китаю.

У перші століття нашої ери Гандхара бачив вибух 
у релігійному мистецтві, який сьогодні найкраще за-
свідчено багатьма тисячами скульптур і скульптурних 
фрагментів, висічених у місцевому камені (відомо як 
сланець або філіт) або виліплений і відлитий у глині ​​
чи штукатурці [16]. З часом мистецтво Гандхари буде 
мати величезний вплив на подальшу еволюцію буд-
дизму та його мистецтво по всій Азії. Що особливо 
примітно, зображення Гандхари представляли Будду 
у дуже натуралістичному ракурсі (з візуально пере-
конливою анатомією, яка відповідає дійсності жит-
тя), водночас ідеалізовано та потойбічно [16]. 

Зазначимо: статуя Бодхі в Гуанюань розташована 
над храмом Байтанг. Це одна з найбільших печер із 
вишуканими різьбленням у гротах Сичуань (розта-
шована на східному березі річки Цзялін, за 4 кіло-
метри на північ від Гуаньюаня, провінція Сичуань, 
Тисяча статуй Будди на березі скелі (广元千佛崖
摩崖造像) є найбільшою групою гротів у Сичуані. 
Колись тут було понад 17000 статуй на скелі; про-
те Ѕ була знищена 1935 році; зараз тут налічується 
більше 400 святинь і гротів з більш ніж 7000 стату-
ями. Різьблення почалося за часів династії Північ-
на Вей і тривало протягом 1500 років. Відомі гро-
ти в південній частині включають Печеру Великого 
Будди, Печеру Лотоса та Печеру Шак’ямуні, тоді 
як відомі гроти на півночі включають Грот трьох сві-
тових Будд і Грот Будди Майтрейї. Форма печери 
квадратна з плоскою вершиною, з центральним ві-
втарем, побудовою всередині і павільйоном статуй 
у вівтарі. Головне божество сидить у позі лотоса на 
двошаровому троні, з відкритим правим плечем, ру-
кою в знак приборкання демонів, у короні на голо-
ві, намисто з семи дорогоцінних каменів на шиї та 
зап’ясті. Поруч з ними стоять двоє учнів, два бод-
хісатви та двоє могутніх божества-охоронці Будди. 
Як раз ці двоє дуже сильно виражають анатомічну 
побудову тіла. Звісно, можливо побачити анатомічні 
неточності та перебільшення макулатурних вузлів, а 
також занадто виражені примітивно сухожилля кисті 
та стоп. Це сприйняття конституції чоловіків-атлетів 
не змінювалася з давніх часів; «пропорція високих, 

грубих і вузьких ліній вгорі і внизу їх тіла вказує на 
символ сили, і цей прояв більш помітний на Заході, 
чи то від зображення богів-чоловіків у грецькій мі-
фології, чи то від зображення богів-охоронців в рим-
ській міфології, що було взято за основу і мистецтвом 
китайської цивілізації» [5]. 

За часів династій Вей, Цзінь, Південної та Пів-
нічної Сюйцин, здавалося, був свого роду загаль-
ної естетичної модою для вчених. Причин багато. 
Серед них зміна династій, війна, переміщення насе-
лення, жебрацьке життя і нестача харчування при-
зводять до того, що люди стають немічними і бо-
лючими. Це має бути базовою ситуацією реальнос-
ті. Таким чином, процвітання даосизму і буддизму в 
той час пояснювалося униканням хаотичного світу і 
культивуванням безсмертних або реальними життє-
вими труднощами завдяки карми попередньої життя 
і майбутньому щастю у загробному світі [4]. Такого 
роду трансцендентний менталітет призвів до того, 
що буддійські і даоські статуї стали спокійним і бай-
дужим стилем ліплення, який не живиться димом і 
вогнем людського світу.

В епоху, коли з'явилися статуї Сюцицин, три-
валість життя літераторів і вчених в династії Вей, 
Цзінь, Південній і Північній, як правило, була від-
носно недовгою. У бамбуковому лісі сім мудреців з 
бамбукового лісу п'ють, співають і насолоджуються 
ситної життям. Такий спосіб життя нерегулярний і 
ні в якому разі не є способом наситити тіло. У поєд-
нанні з даоської метафізикою і підтримкою буддій-
ської теорії карми, немає ніякої жалості до тіла, яке 
є тілом душі. Цей вид хворобливої худини став сти-
лем, який просто відбивав світової стиль того часу, і 
він став вершиною мистецтва в історії. 

Дух, виражений статуями Сюцицин в статуях, 
прагне до більш високого стану і має більше релі-
гійне значення. Подібно середньовічним європей-
ським церковним скульптурам, його легше підняти 
до стану небес. Легше впливати на віруючих чолові-
ків і гарних жінок. Статуя аскета у буддизмі має своє 
походження. Статую аскета також називають Голо-
дним Буддою. Лише Budai (суконний мішок) зобра-
жується як жир. Спочатку він був представлений не 
як Будда, а як дзен-монах Х століття. 

Є багато статуй Будди-аскета, тобто Бодхісат-
ви до його просвітлення, коли він голодував. Нада-
лі Він відмовився від цього. Це інший стиль статуї 



Анастасія МЕЛЬНИЧУК, Цао ГУАНЬЮЙ1586

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

до того, як став Буддою Шак'ямуні. У нього тонкі 
щоки, тіло тонке, як скелет, а сухожилля на шиї, гор-
лі, ключицях і т. д. Вирізані дуже реалістично, і це 
виглядає дуже шокуюче. Переклад «Урочистої су-
три Фанг Гуанда» династії Тан Похала є найбільш 
докладним буддійським описом. У ньому йдеться: 
«Чернець повинен знати, що коли я їв тільки одну 
пшеницю, моє тіло було тонким, як осикове дерево, 
моя плоть і ребра були подібні крокв зруйнованого 
будинку, мій хребет був голий, як бамбуковий су-
глоб, а мої очі злипалися, як бамбуковий суглоб. Зір-
ка на дні колодязя, маківка голови зів'яла, як силь-
на гроза. Місце, де він сидить, схоже на кінське ко-
пито, його шкіра зморщена, як від порізу, його рука 
піднята, щоб збити волосся на тілі, і він потирає ру-
кою живіт, щоб торкнутися хребта. Він знову з'їв 
один метр або навіть одну коноплі, і його тіло стало 
в десять разів сильніше, ніж раніше; його колір був 
чорнильно-сірим» [16].

Ось сутри Будди: Спека в середині літа не є про-
холодою, холод в середині зими не сприяє пошуку 
тепла, а комарі та мошкара не виводяться з організ-
му. Вузол залишається нерухомим фізично і менталь-
но, не прикладається часто і не плаче. Діти-пастухи 
часто приходять провідати мене і тикають травою 
мені в ніс, в рот або в вуха. «Коли я був у Реаніма-
ції, моє тіло і розум були нерухомі, і мене часто під-
тримували привиди Тяньлуна, які могли б змусити 
дванадцять Луоча Тяньжень жити в три рази краще» 
[16]. Сутра серця є популярною сутрою в буддизмі 
Махаяни. На санскриті назва Prajсāpāramitāhṛdaya 
перекладається як «Серце досконалості мудрості». 
Відома сутра стверджує: «Форма — це порожнеча 
(śūnyatā), порожнеча — це форма». Це стислий ви-
клад вчення буддійської махаяни про доктрину Двох 
істин, яка говорить, що в кінцевому підсумку всі яви-
ща є Śūnyatā (порожнечею). Його називають «най-
частіше використовуваним і декламованим текстом 
у всій буддійській традиції Махаяни».

Реальною формою, що слугувала для наслідуван-
ня божеств-охоронців Будди - Конго Рікіші (Кон-
го рікісі (金剛 力士) або Ніо (仁王) — це два на-
повнені гнівом м’язистих божеств-охоронців Будди; 
скульптурні зображення цих божеств часто встанов-
люються під час входу в буддійські храми, монас-
тирі, святилища, цвинтарі та інші священні місця у 
Японії; Дварапали є втіленнями бодхісаттви Вадж-

рапані, найстарішого та наймогутнішого захисника 
Будди та символом його могутності [5], був Геркулес 
(у цьому аспекті Конго Рікіші трактується як мож-
ливий випадок передачі зображення грецького ге-
роя Геракла в Східну Азію Шовковим шляхом; Ге-
ракл використовувався у греко-буддійському мисте-
цтві для зображення Ваджрапані, захисника Будди; 
надалі його зображення використовувалося в Ки-
таї та Японії для зображення богів-захисників буд-
дійських храмів; ця передача є частиною ширшого 
греко-буддійського синкретичного феномену, у ме-
жах якого буддизм взаємодіяв з культурою еллініз-
му Центральної Азії з IV століття до н. е. до IV сто-
ліття н. е.) [4].

Статуя Конго Рікіші обійняла місце найважли-
вішої ікони; це перевернуло поширену у світі думку 
мистецтва, що японці не мають поняття про фізич-
не тіло. Найстаріша скульптура Конго Рікіші, 711 ст. 
н. е., є унікальною; це зображення не зустрічається в 
інших країнах Сходу. Ці скульптури представляють 
собою яскраво виражені анатомічні деталі, такі як 
зубчаті та косі м’язи живота, колінні суглоби, м’язове 
наповнення вільної верхньої кінцівки. 

Божество Ваджрадхара, яке було розділене на 
два тіла через служіння Будді, є царем Деви. Вони 
міцно стоять попарно, розставивши ноги, одне тіло 
з відкритим ротом у формі «А», а інше тіло із за-
критим ротом у формі «N», перед воротами храму з 
обох боків, щоб захистити Дхарма. Слово «А-Ун» 
означає вдих і видих. Вираз «дихання А-Уна», що 
означає роботу в ідеальній гармонії, походить від 
короля Дева, який захищає храм у парі з двох мо-
гутніх тіл.

Статуї сильних божеств-атлетів в династії Тан 
(VII—X ст.) — є вершиною поєднання сили та кра-
си [4]. Ці статуї займають незамінне високе міс-
це в історії скульптури Китаю. Загальні пропорції 
помірні, тіло потужне та компактне, талія нахиле-
на вбік, одягненні у мінімальну кількість шовку та 
з оголеним торсом. Це є форма тіла, що заснована 
на реальності. 

Ваджраяна, який в буддизмі називається Нара-
яна, був давньоіндійським богом з великою силою: 
дослівно це перекладається як сильний воїн і воїн 
Ваджра, який захищає Будду поза вісьмома племе-
нами і тримає ваджру (найсильнішу зброю в Ста-
родавній Індії) (Ваджраяна (санскрит: वज्रयान; 



1587Перетин медіумів: естетика та анатомічна таїна людського тіла у східному мистецтві

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

букв.  «ваджрний транспортний засіб»), також ві-
домий як Мантраяна («транспортний засіб ман-
три»), Мантраная («шлях мантри»), Гух’ямантраяна 
(«таємний транспортний засіб мантри»), Тантраяна 
(«транспортний засіб тантри»), відноситься до тан-
тричного буддизму та езотеричного буддизм; це є 
буддійська традиція тантричної практики, яка розви-
нулася в середньовічній Індії та поширилася на Тибет, 
Непал, інші гімалайські держави, Східну Азію, час-
тини Південно-Східної Азії та Монголію; відповід-
но до сучасної науки, практика Ваджраяни виникла 
в тантричну еру середньовічної Індії (бл. 5 століття 
н. е.); прихильники та тексти Ваджраяни стверджу-
ють, що ці вчення були передані безперервною ліні-
єю, що сягає історичного Будди (бл. V ст. до н. е.) 
або інших міфічних Будд і бодхісаттв (наприклад, 
Ваджрапані) [4, c. 6].

Ваджраяна підкоряється Будді, захищає правед-
ну Дхарму, виганяє зло та пригнічує хаос і прино-
сить користь незліченній кількості живих істот. Ста-
туї сильних чоловіків-атлетів у китайському буддизмі 
зазвичай мають оголений торс, з опуклими м’язами, 
на голові носять корону з птахами і в руках трима-
ють діамант. Максимальна наповненість краси м’язів, 
де кожен зубчастий м’яз виділено, демонструючи ін-
тенсивну вибухову силу, тоді як прямий м’яз живо-
та спрощений та трансформований в округлий живіт. 
Якщо щось може відображати силу династії Тан, то 
це має бути сильна людина. Це також воїн у серцях 
династії Тан. Це мистецтво скульптури, що бере свій 
початок у контексті культури Хань. Ми часто говори-
мо про силу і красу давньогрецьких скульптур, точ-
ний контроль ідеальних пропорцій і ритму деталей 
людського тіла в класичний період, але ми ігнорує-
мо кінцеві висоти, які людська мудрість може досяг-
нути в різних культурних середовищах. «Високо ре-
алістичний художній рівень також містить ядро ки-
тайського мистецтва, що відрізняється від західного» 
[4]. Cпосіб вираження художніх характеристик від-
різняється в Китаї та на Заході. Зокрема, Китайська 
скульптура цілком відрізняється від західної скуль-
птури, китайська скульптура грубим, простим вира-
зом. Скульптура династії Хань є найбільш типовою 
представницею давньо китайської скульптури. У ній 
різьблення відповідає найбільш природній формі ка-
меню; це робиться через кругле різьблення, рельєф-
не різьблення та штрихове різьблення.

Воїни династії Тан стали еталоном для наступних 
династій, а також створили загальноприйнятий об-
раз «Воїнів Ваджари», так, що наступні 5 династій 
і династія Північна Сун прямо копіювали стиль во-
їнів династії Тан. Проте, усі наступні династії у Ки-
таї не досягли такого прогресу.

Печера Vendes-Дон в повіті Ґаопін, гроти Лун-
мень, була добудована (приблизно) на початку ди-
настії Тан. Відмітимо: на грудях варти (що розта-
шована по обидві сторони зовнішньої стіни пече-
ри), не було таких прикрас, як нагрудні прикраси 
і Вейвей; тому верхня частина тіла була представ-
лена повністю і чітко. В якості прикладу візьмемо 
Люкси-Зберігача на правій стороні зовнішньої сті-
ни Королівської печери в повіті Ґаопін: фігура зі-
брана в пучок на голові; низька корона; риси об-
личчя розмиті; глядач можете відчути грубу форму 
голови Люкса і ретельну техніку різьблення. Шия 
Люкси виглядає надзвичайно міцною; кадик і ре-
льєфні м'язові пучки мають чітку форму; трапеціє-
видні м'язи на плечах підняті вгору, неначе иалень-
кі круглі пагорби. Це зображення відрізняється ви-
сокою реалістичністю. Структура грудної і черевної 
порожнин цього будди-зберігача успадковує харак-
теристики моделювання Будди-зберігача; на гру-
дині виліплений ряд маленьких довгастих фрикаде-
льок, що вони перегукуються з грудними м'язами з 
обох сторін, формуючи потужний візуальне сприй-
няття. Дельтоподібні м'язи плеча Люкси розділе-
ні на три пучки, які скручуються і об'єднуються з 
двоголового і бічного триголового м'язу плеча, утво-
рюючи потужну групу м'язів. Хоча це зображення 
відрізняється від анатомії м'язів в сучасному розу-
мінні, воно все ж-таки повно демонструє уяву і ви-
разність майстрів.

Також подібність до скульптур династії Тан мож-
на прослідкувати у скульптурах Конгорікісі, що були 
створені у XIV ст. у період Камакура під час ранньо-
го періоду Нанбокучо (відзначимо: епохи Камаку-
ра та Нанбокучо були визначними змінами, які від-
булися в японській естетиці. Витончена чутливість 
аристократії, що залишилася, не зацікавила нових 
покровителів. Натомість клас воїнів віддавав пере-
вагу митцям, які ставилися до своїх предметів із пря-
мою чесністю та мужньою енергією, яка відповідала 
їхнім власним. Отже, те, що послідувало, було віком 
реалізму, рівного якому не було до кінця ХVІІІ сто-



Анастасія МЕЛЬНИЧУК, Цао ГУАНЬЮЙ1588

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ліття). Це скульптури закріплені у воріт Санмон хра-
му Дайкодзендзі. 

Традиційні китайські скульптурні фігури знахо-
дяться в статуях гротів і кам’яних статуях мавзолеїв, 
створених під впливом індійських буддійських ста-
туй. Китайська буддійська скульптура створювалася 
протягом всієї історії буддизму в Китаї. Скульптурні 
твори включають зображення Сіддхартхи Ґаутами, 
часто відомого як «Просвітлений» або «Будда», бод-
хісаттв, монахів і різних божеств. Найдавніші зобра-
ження починалися не як скульптури людської форми, 
а скоріше як порожнє сидіння, відбиток ноги, дерево 
або ступа, архітектурна форма, яка зрештою надих-
нула на створення пагод у Китаї. Практика почала-
ся в висічених у скелях печерних храмах, де різьбле-
ні, переважно рельєфні, зображення огортали каме-
ри та комплекси, що ілюструють вірування, пов’язані 
з вченням Будди. Створення цих храмів і скульптур 
не тільки здобуло заслуги, пов’язані з їхнім власним 
особистим зростанням, але й дало відданим орієнтир 
для поклоніння та медитативного натхнення. Скуль-
птура буддійських художніх фігур у китайських пе-
черах не повністю сформована людською анатомією, 
натомість ці образи сформовані на основі унікаль-
ного розуміння та системи знань, які, своєю чер-
гою, засновані на людській анатомії. На цей твор-
чий процес мав великий вплив скульптурної спад-
щини Гандхари. 

Якщо династія Тан була періодом розквіту фігур-
ного живопису в Китаї (у тому числі, пухкі та окру-
глі форми, зі структурним вираженням у френологіч-
ному сенсі) (у живописі цей період став найвищим 
рівнем буддійського живопису та появою традиції 
пейзажного живопису, відомої як живопис шань-
шуй (гори-вода); стимульована контактами з Інді-
єю та Близьким Сходом, імперія побачила розквіт 
творчості в багатьох сферах; буддизм, який виник 
на території сучасної Індії за часів Конфуція, про-
довжував процвітати в період Тан; у культурному 
відношенні повстання Ань Лушань 745—763 рр. 
послабило довіру еліти, поклало кінець розкішному 
стилю надгробних фігур, також зменшило орієнто-
вану назовні культуру раннього Тан, яка була сприй-
нятлива до іноземних впливів із Заходу та з Азії), то 
китайські малюнки за часів династії Мін були в осно-
вному під впливом факторів моделювання західних 
картин (до довідки: Маттео Річчі 24 січня 1601 року 

відвідав імператора Ваньлі (1563—1620). Під час 
цієї зустрічі Ванлі отримав різні західні подарунки, 
серед яких особливо захоплювали священні карти-
ни. його завдяки їх реалістичному зображенню бо-
жеств; при цьому, проміжна роль, яку наука могла 
відігравати між мистецтвом і природою в епоху Від-
родження, не була очевидною в Китаї, оскільки тра-
диційна китайська теорія живопису приділяє біль-
ше уваги філософії, ніж наслідуванню форм, при-
сутніх у природі. 

У деяких історичних трактатах техніка світло-
тіні також називається aotufa 凹凸法 («увігнуто-
опуклий метод»), посилаючись на факт, також гра-
фічно виражений символами 凹凸, що світлотінь до-
зволяє намальованим об’єктам з’являтися в глибині 
(凹) і рельєф (凸). Прикладом цього є розмова про 
китайський і західний живопис Чжана Гена 张庚 у 
книзі «Guo chao hua zheng lu 国朝画征录» (Ко-
лекція картин імператорської династії; між 1722 і 
1735 роками). Чжан Ген зауважив: «Чжунгохуа чжи 
neng hua yangmian gu wu aotu 中国画只能画阳面故
无凹凸 (китайські картини можуть зображати лише 
освітлений аспект, тому не мають увігнутостей і опу-
клостей)» [4, c. 19]. Цей коментар підкреслює від-
мінний підхід у китайському живописі, який тради-
ційно наголошує на зображенні освітлені поверхні, 
на відміну від західної техніки світлотіні, яка дослі-
джує взаємодію світла й тіні для створення триви-
мірного ефекту.

Ці сюжети були популярні серед народу та двору. 
У цих фігурних картинах представлені більш-менш 
структурні характеристики в анатомічному сенсі; у 
цей час точність моделювання також явно змінила-
ся, за винятком фігурної картини Чень Хуншоу, яка 
має відносно унікальну форму. 

Прикладами цього живопису є «Сидячий портрет 
Сюаньцзуна династії Мін», «Портрет Дзен-майстра 
Сюечен», «Портрет Лю Саньчуна». 

Фігури доби династії Цін (династія Цін, остан-
ня з імператорських династій Китаю; охоплює роки 
з 1644 по 1911/1912. За правління Цин територія 
імперії зросла втричі за свою попередню династію 
Мін (1368—1644), населення зросло з приблиз-
но 150 мільйонів до 450 мільйонів, багато некитай-
ських меншин в імперії були китаїзовані) були від-
носно складними за формою; також треба визнати: 
тут активно використовувалися методи френології 



1589Перетин медіумів: естетика та анатомічна таїна людського тіла у східному мистецтві

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

та анатомії. Художники Шитао та Гун Сянь малю-
вали пейзажі відлюдника, які могли зображувати 
самотнього рибалку або безлюдні гори — зобра-
ження, які представляли втечу від їхньої травми та 
горя через маньчжурське правління. Інші вирішили 
служити маньчжурському двору, як-от Ван Шимін, 
але також підтримували соціальні та мистецькі кола 
поза двором, присвячені вивченню стародавнього 
живопису та каліграфії. Незалежно від того, чи на-
зивають цих митців «індивідуалістами» чи «орто-
доксальними» за їхніми стилістичними підходами, 
вони представляють низку реакцій на встановлен-
ня династії Цін, останньої ери імперського правлін-
ня в Китаї. В одному видатному випадку було ска-
зано, що сприятливі знаки здвоєних лотосів і ба-
гатоголових стебел зерна з’явилися по всій імперії, 
коли імператор Цяньлун зійшов на трон. Вивчаю-
чи ці дивовижні рослини у вазі з селадону в імпе-
раторській майстерні, італійський єзуїт Джузеппе 
Кастільоне (також відомий під своїм китайським 
іменем Ланг Шінінг) передав зображення китай-
ським засобом тушшю та кольором на шовку, але з 
об’ємом, та відчуття простору, пов’язані з європей-
ським мистецтвом. 

Малювання від руки є загальним методом жи-
вопису (майстер Гао Ціпей; «Картина жебрака». 
«Придворне плаття Цяньлун» було намальоване ху-
дожником, який є визнаним майстром серед народ-
них художників; основними вимогами до цих худож-
ників бути: сильна здатність до моделювання, точ-
не зображення персонажів, особливо для портретів. 
Перша вимога потребує певних зусиль в сенсі мо-
делюванні; точність моделювання походить від зна-
йомства та ефективного розуміння структури пор-
трета. Народні портрети у китайському фігурному 
живописі є портретами предків або предків у ро-
дових палатах. Портрети предків мають давню іс-
торію в Китаї. Цей художній жанр датується ран-
ньою частиною династії Цин (1644—1911), остан-
ньої імперської династії. Портрети предків зазвичай 
малювали парами, тому десь міг існувати відповід-
ний портрет дружини цього чоловіка. Часто мож-
ливо бачити одиночний портрет предка або групи 
предків (вони розташовані на стінах деяких народ-
них залів предків або внутрішніх головних залів). Ці 
портрети в основному мають форму сидячих статуй 
з яскравими кольорами та чіткими фігурами. Члени 

родини замовляли більшість портретів предків. Вони 
були намальовані в майстернях у результаті співп-
раці кількох художників; при цьому, мало хто з них 
підписувався своїми іменами. Обличчя були найваж-
ливішою частиною портрета, тому що вони потре-
бували реалістичності та індивідуальності; навпаки, 
тіло та його одяг використовувалися для опису со-
ціального статусу і не потребували персоналізації. 
Деякі художники використовували сітки для ство-
рення правильних пропорцій тіл. Малювання об-
личь вимагало найбільшої майстерності — малюючи 
лише очі та волоски брів, художники використову-
вали пензлики шести різних розмірів. Малюван-
ня точних обличь було важливим з метою розроб-
ки проблеми, яка стосувалася стану зображуваного 
об`єкту — прижиттєвого, чи мертвого [4]. Іншим 
разом художники вивчали риси живих родичів і ма-
лювали портрет предка за загальними рисами. У 
разі потреби художник дивився на труп, але тіль-
ки якщо покійний був чоловіком, оскільки уявлен-
ня про чесноти проголошували, що жінки не пови-
нні бачити сторонні.

Для нас важливим у цьому сенсі є те, що народ-
ний портрет наполегливо працює над зображенням 
персонажів; в основному, основна увага митця зосе-
реджувалася на обличчі. При цьому, маємо розумі-
ти: існують 2 способи зрозуміти структуру облич-
чя, які є фокусом китайських народних портретів: 
перший полягає в тому, щоб зобразити об'єкт через 
традиційну китайську френологію; другий — у зо-
браженні об'єкта через зразки Західної анатомії. У 
цьому напрямі важливими художніми елементами є: 
фізіогномія кісток; висота, ширина та розмір кісток 
обличчя; товщина та наповненістю м’язів. При цьо-
му ці народні художники спиралися на дослідження 
смаків та пріоритетів різних верств населення. Після 
історико-культурних періодів, коли існували динас-
тії Мін і Цін, на жанр народних портретів потужно 
вплинули зразки анатомічна структури, притаманні 
Західному живопису. У сенсі відмічається вплив на-
ступних способів моделювання: світло й тінь, об’єм 
і фокус, композиція тощо.

Висновки. Отже, зробивши вагомий мисте-
цтвознавчий аналіз раніше не порушеної теми на 
ниві української мистецтвознавчої теорії та історії, 
слід зауважити про перетини між Східною та За-
хідною цивілізацією, у їх культурному та мистець-



Анастасія МЕЛЬНИЧУК, Цао ГУАНЬЮЙ1590

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

кому обміні. Інтелектуальне життя Китаю було по-
значене захопленням питання метафізики — небу-
валою популярністю даосизму і єдиним у своєму роді 
фактором поширення чужоземного вчення буддиз-
му, розвитком образотворчого мистецтва. Загальне 
розширення культурного обрію зумовило і якісні змі-
ни в самому способі мислення, новий погляд на речі, 
характерний не відомою раніше глибиною та універ-
сальністю образотворчих суджень.

Західне мистецтво — це тривимірне мистецтво, 
яке почалося з малювання ескізів. Китайське мис-
тецтво, з іншого боку, приділяє увагу єдності неба і 
людини, природному шляху даосизму, не приділяє 
уваги детальному вивченню людського тіла і не ви-
магає тривимірних замальовок. Про що він піклу-
ється, так це про малюванні двовимірних просто-
рових ліній, тільки площині і ніякого тривимірно-
го просторового свідомості. Проте, ці типові статуї 
Будди династії Тан, Мін та Цін, структура кіс-
ток і нерівності м'язів на тілі, здавалось, вказу-
вали на те, що стародавні дійсно проводили деякі 
дослідження в області анатомії, особливо велико-
го розвитку це було досягнуто в часи династії Тан. 
Традиційне китайське мистецтво, принаймні, ви-
словлює чоловічу наготу. Звичайно, з-за обмежень 
феодальних ритуалів та релігій китайське мисте-
цтво завжди було обмеженою областю для самих 
захоплюючих жіночих фізичних дій, які набагато 
тьмяніші, ніж у Європі епохи Відродження, од-
нак слід зауважити, що мистецтво сходу, беручи 
за зразки еллінську культуру, розвивало свою кра-
су естетики тіла.

Подальші перспективи дослідження спираються 
на вивчення пластичної анатомії в Китаї крізь при-
зму фізіономії, френології та їх відображення в об-
разотворчому мистецтві Китаю. 

1.	 Ebrey P. The Cambridge Illustrated History of China. 
Cambridge University Press, 2010. 42 p. 

2.	 Jung G.J. The I Ching: or book of Changes. Law Book 
Co of Australasia, 2019. 

3.	 Srinivasan  D. Many Heads, Arms, and Eyes: Origin, 
Meaning, and Form of Multiplicity in Indian Art. 
BRILL, 1997. 

4.	 Jinxiang Q. On the one hand, ancient Chinese aesthetics 
adopts the method of «observing all things» and «knowing 
how to act with caution». Expressed in the symbolic form 
of human body symbols. Literary review. 2003. № 3 (7). 
Pp. 7—10. 

5.	 Yunzhong, С. (2013). Gestalt theory of «heterogeneous 
and isomorphic» and the aesthetic phenomenon of calligra-
phy. 360.doc.com URL: http://www.360doc.com/cont
ent/13/0105/10/1720781_258301208.shtml 

6.	 Harrison  V.S. Eastern Philosophy: The Basics. Rout
ledge, 2012.

7.	 Kraft  K.L. Inner Peace, World Peace: Essays on Bud
dhism and Nonviolence. SUNY Series in Buddhist Studies. 
Albany: State University of New York PressKraft, 1992.

8.	 Hallman R.J. (2006). The Art Object in Hindu Aes
thetics. The Journal of Aesthetics and Art Criticism. 
2006. № 12. Pp. 493—498. 

9.	 Hummel L.M. (2010). Handbook of Religion and Mental 
Health. The Journal of Clinical Psychiatry, 2010. № 61 
(10). P. 789. 

10.	 Yih-Hsien  Y. Modern Chinese Philosoph. Journal of 
Chinese Philosophy. 2013. № 40 (S1). DOI: 10.1111/ 
1540-6253.12069 

11.	 Garfield J.L., Edelglass W. (2014). The Oxford Hand
book of World Philosophy. Oxford Handbooks. 

12.	 Cooper, D.E. (2017). Buddhism, Beauty and Virtue. 
Artistic Visions and the Promise of Beauty. Pp. 125—
127. Springer International Publising. 

13.	 Мельничук А. Анатомічна колекція кабінету пластич-
ної анатомії Національної академії образотворчого 
мистецтва і архітектури. Художня культура. Акту-
альні проблеми. Київ, 2022. Вип. 18. Ч. 1. С. 43—
49.

14.	 Wölfflin  H. Kunstgeschichtliche Grundbegriffe: das 
Problem der Stilentwickelung in der neueren Kunst. 
Verlag: Bruckmann, 1915. 

15.	 Пригода  Т.М. Феномен пластичного в культурі: 
Естетико/філософський аналіз: Автореф. дис. … 
канд. філос. наук.: 09.00.08; Нац. університет 
ім. Т. Шевченка. Київ, 2001. 19 с.; Національна бібліо
тека України імені В.І.  Вернадського. URL: https://
www.irbis-nbuv.gov.ua/publ/REF-0000267698

16.	 Wang  Yunon. Chinese medicine. Chinese Journal of 
Traditional Medicine. 2023. № 1. URL: http://www.
cntcm.com.cn/m/news.html?aid=256156 

REFERENCES 
Ebrey, P. (2010). The Cambridge Illustrated History of Chi-

na. Cambridge University Press. 
Jung, G.J. (2019). The I Ching: or book of Changes. Law 

Book Co of Australasia. 
Srinivasan, D. (1997). Many Heads, Arms, and Eyes: Or-

igin, Meaning, and Form of Multiplicity in Indian Art. 
BRILL. 

Jinxiang, Q. (2003). On the one hand, ancient Chinese aesthet-
ics adopts the method of «observing all things» and «know-
ing how to act with caution». Expressed in the symbolic form 
of human body symbols, Literary review, 3 (7), 7—10 [in 
Chinese]. 

Yunzhong, С. (2013). Gestalt theory of «heterogeneous and 
isomorphic» and the aesthetic phenomenon of calligraphy. 



1591Перетин медіумів: естетика та анатомічна таїна людського тіла у східному мистецтві

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

360.doc.com Retrieved from: http://www.360doc.com/
content/13/0105/10/1720781_258301208.shtml [in 
Chinese]. 

Harrison, V.S. (2012). Eastern Philosophy: The Basics. 
Routledge; Bammes, G. (1989). Anatomy. We draw the 
human body. People and Knowledge [in German]. 

Kraft, K.L. (1992). Inner Peace, World Peace: Essays on Bud-
dhism and Nonviolence. SUNY Series in Buddhist Studies. 
Albany: State University of New York PressKraft.

Hallman, R.J. (2006). The Art Object in Hindu Aesthetics. The 
Journal of Aesthetics and Art Criticism, 12, 493—98.

Hummel, L.M. (2010). Handbook of Religion and Mental 
Health. The Journal of Clinical Psychiatry, 61 (10), 789.

Yih-Hsien, Y. (2013). Modern Chinese Philosoph. Journal 
of Chinese Philosophy, 40  (S1), DOI:10.1111/1540-
6253.12069.

Garfield, J.L., & Edelglass, W. (2014). The Oxford Hand-
book of World Philosophy. Oxford Handbooks.

Cooper, D.E. (2017). Buddhism, Beauty and Virtue. Artis-
tic Visions and the Promise of Beauty (Pp. 125—127). 
Springer International Publising. 

Melnychuk, A. (2022). Anatomical collection of the cabinet 
of plastic anatomy of the National Academy of Fine Arts 
and Architecture. Khudozhnia kultura. Aktualni proble-
my, 18 (1), 43—49 [in Ukrainian]. 

Wolfflin, H. (1915). Basic concepts in art history: the problem of 
stylistic development in modern art. Verlag: Bruckmann.

Pryhoda, T.M. (2001). The phenomenon of the plastic in 
culture: Aesthetic/philosophical analysis: Avtoref. dys. … 
kand. filos. nauk. [in Ukrainian]. 

Guang, X. (2013). Buddhist Impact on Chinese Culture. Asian 
Philosophy, 23 (4), 305—322.


