
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

УКРАЇНСЬКА НАРОДНА ПРИТЧА 
ЯК ФОЛЬКЛОРНИЙ ЖАНР

Василь КОСТИК
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-3177-1919

Researcher ID: Е-22.69-2016
кандидат філологічних наук, доцент, Чернівецький

національний університет імені Ю. Федьковича,
вул. Коцюбинського, 2, 58012, Чернівці, Україна,

e-mail: kostyk_vv@ukr.net

УДК 398.21 (=161.2): 82-32
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.06.1592

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

Vasyl KOSTYK
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-3177-1919
Researcher ID: E-22.69-2016
c. of philol. s., Associate Professor of the Department
of Ukrainian Literature, Y. Fedkovych Chernivtsi  
National University,
2, Kotsiybinsky Avenue, 58012, Chernivtsi, Ukraine,
e-mail:kostyk_vv@ukr.net 

UKRAINIAN FOLK PARABLES  
AS A FOLKLORE GENRE

Притча — один з найдавніших і наймістичніших жанрів 
словесного мистецтва, що традиційно асоціюється з мудріс-
тю і містить етичні кодекси поведінки, моральний вибір та 
релігійні настанови. Жанр притчі зберіг своє значення в різ-
них національних культурах. Це алегоричні оповідання, які 
відображають глибокі морально-етичні та філософські ідеї. 
Притчі відіграють важливу роль у збереженні та переда-
чі духовного досвіду, є засобом навчання, розпізнавання та 
розуміння життєвих істин. Літературна притча значною мі-
рою опрацьована в українській науці, проте у фольклористи-
ці жанр народної притчі ще залишається малодослідженим. 
З цього погляду тема наукової праці є актуальною. Ме-
тою праці є дослідження жанрової специфіки українських 
народних притч, а також їх комплексний аналіз.

Об’єкт дослідження — тексти українських народних 
притч як жанру фольклору, а предмет — ідейно-тематичні 
особливості українських народних притч та джерела їх похо-
дження. Територіально і хронологічно акцентується увага 
на адміністративній частині Північної Буковини (с. Банилів-
Підгірний Сторожинецького, с. Веренчанка Заставнівсько-
го і с. Топорівці Новоселицького р-нів Чернівецької обл.) 
і Закарпаття (с. Келечин Міжгірського р-ну) — за пері-
од виявлення окремих фольклорних текстів у другій поло-
вині ХХ, а також переважаючої кількості зразків у першій 
чверті ХХІ ст.

Застосований системний підхід до вивчення фольклор-
них матеріалів. У межах запропонованого аспекту викорис-
тано такі методи дослідження: текстологічний аналіз, син-
тез, польове дослідження.

Ключові слова: народна притча, жанр, літературна при-
тча, притчевість, алегорія, фольклор, тематика текстів.

Abstract. Parables are one of the most ancient and mystical 
genres of verbal art, traditionally associated with wisdom and 
containing ethical codes of conduct, moral choices, and reli-
gious guidance. The parable genre has retained its significance 
in various national cultures. These are allegorical stories that 
reflect profound moral, ethical, and philosophical ideas. Para-
bles play a crucial role in preserving and transmitting spiritual 
experiences, serving as a means of teaching, recognition, and 
understanding of life’s truths. The parable in literature has been 
extensively studied in Ukrainian science, but in folklore stud-
ies, the genre of folk parables remains under-researched. From 
this perspective, the topic of this scientific work is to study the 
genre-specific characteristics of Ukrainian folk parables and 
their relevance.

The objective of this work is to study the genre-specific 
characteristics of Ukrainian folk parables and conduct a com-
prehensive analysis of them.

The object of this study is the texts of Ukrainian folk para-
bles, a genre of folklore.

The subject of this study is the ideological and thematic 
features of Ukrainian folk parables, as well as their origins.

In terms of territory and chronology, the article highlights 
the scope of the administrative area of Northern Bukovyna (the 
villages of Banyliv-Pidhirnyi in Storozhynets district, Veren-
chanka in the Zastavna district, and the village of Toporivtsi in 
the Novoselytsia district of the Chernivtsi region) and Zakar-
pattia (the village of Kelechyn in the Mizhhirya district) and 
covers the period of discovery of individual folklore texts in the 
late 20th century, as well as the predominant number of sam-
ples in the first quarter of the 21st century.

Research methods. The article applies a systematic ap-
proach to the study of folklore materials. The following research 
methods are used within the proposed research framework: tex-
tual analysis, synthesis, and field research.

Keywords: folk parable, genre, literary parable, parable 
feature, allegory, folklore, text topics.



1593Українська народна притча як фольклорний жанр

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Вступ. Українська народна притча, будучи бага-
тогранним явищем національної культури, не-

одноразово ставала об’єктом дослідження вчених. 
Спробуємо схарактеризувати основні наукові роз-
відки щодо жанрової природи народної притчі та її 
основних ознак.

Визначення літературної притчі знаходимо в «Лі-
тературознавчому словнику-довіднику» [1, с. 560], 
але не наводитимемо у зв’язку із тим, що нас ціка-
вить, у першу чергу, народна притча. В українському 
літературознавстві притчу досліджували: І. Франко, 
М. Зеров, А. Каспрук, М. Костомаров, В. Гнатюк, 
І. Огієнко (митрополит Іларіон) та інші. До сюжетів 
відомих, як і до малопоширених притч іноді вдавали-
ся українські письменники. Так, зокрема, І. Франко 
свого часу написав наукову розвідку про старохрис-
тиянський сюжет у відомій «Повісті про Варлаама 
і Йоасафа». Згодом скомпонував 12 оригінальних 
притч у третьому розділі поетичної збірки «Мій Із-
марагд» (притча про життя, про віру, про любов, 
про красу, про приязнь, про вдячність, про покору, 
про правдиву вартість, про нерозум, про радість і 
смуток, про піст, про смерть). У передмові до збір-
ки автор зазначив, що «Ізмарагдом» звався в ста-
рій Русі збірник статей та притч, почасти оригіналь-
них, а почасти повибираних із грецьких писань отців 
церкви, підібраних так, щоби цілість становила «не-
наче повний курс практичної християнської моралі» 
[2, с. 179, 207—224]. Ю. Федькович наприкінці 
ХІХ ст. (в останні роки життя) також звертався до 
жанру притчі, створивши текст про «Премудрого 
Саломона», а також про «Провід Божий», що була 
побудована за народним оповіданням про «ангела-
товариша» або наймита [3, с. 431—432, 450—455]. 
По-новому підійшли до змалювання історичної по-
статі керівника народних мас за соціальне і націо-
нальне визволення на Поділлі Устима Кармелюка 
письменники В. Гресь і В. Шевчук, створивши по-
вість «Дзвонять дзвони. Притчі про Кармелюка». 
Автори обрали символічний жанр притчі з метою 
донесення до читачів власних думок та сподівань, 
своє бачення подальшої долі розвитку людства та 
України [4]. Сучасна літературознавиця Е. Соло-
вей написала «Притчу про поетів» — П. Тичину 
і В. Свідзінського — свідчення про їх страдниць-
ку й незабутньо-повчальну для нащадків долю [5, 
с.  53—81]. Українські філологи з метою підкрес-

лення значущості певної розповіді використовують 
вираз «притча во язицех», який у «Фразеологічно-
му словнику української мови» Г. Удовиченка трак-
тується як оповідь про людину, її вчинки або якусь 
річ, які можуть бути об'єктом постійних пересудів, 
загальних розмов [6, с. 162].

Притчі — один із найдавніших жанрів фолькло-
ру, який зберіг своє значення в різних національних 
культурах. Це алегоричні оповідання, які відобра-
жають глибокі морально-етичні та філософські ідеї. 
Притчі відіграють важливу роль у збереженні та пе-
редачі духовного досвіду, є засобом навчання, роз-
пізнавання та розуміння життєвих істин. Тенденція 
до використання притч у побудові текстів збільшу-
валася або зменшувалася залежно від періоду роз-
витку європейської культури, що ґрунтувалася на бі-
блійній притчевій традиції.

У вітчизняній фольклористиці зроблено перші 
спроби виокремлення жанру притчі з іншого опо-
відного матеріалу. М. Чорнопиский подає власне ви-
значення жанру фольклорної притчі: «Притча — не-
велике усне оповідання морально-повчального зміс-
ту, сюжет якого служить аналогією для морального 
наставлення і повчального висновку» [7, с.  316]. 
Сюжети фольклорної притчі переважно мають бі-
блійне, апокрифічне або книжне походження. Звід-
си ми дізналися притчу про сіяча, Соломонові при-
казки та ін.

На думку фольклористок Мар’яни та Зоряни Ла-
новик, особливістю притчі є її спорідненість із писем-
ною літературою [8, с. 474]. Власне, через писемну 
літературу притча була перенесена на усну традицію. 
Достеменно не можна сказати, коли відбулося відді-
лення народної притчі від літературної. Проте можна 
припустити, що це сталося ще в період християніза-
ції Київської Русі, коли відбувалося переписування 
релігійних текстів і їх усний переказ. На основі цього 
усного переказу й формується жанр народної притчі, 
який творять, беручи за основу структуру біблійного 
тексту. Недаремно маємо так багато зразків народ-
них притч, де є образи Господа, Бога й конкретизо-
вані образи Ісуса Христа, Богоматері, святих Пав-
ла й Петра, «святого чоловіка» та інші.

Фольклорній притчі, на відміну від літературної 
притчі, притаманна відсутність алегорії. Такі тексти 
відхиляються від строго визначеної композиції і тому 
довільні в інтерпретації того, про що йдеться у тво-



Василь КОСТИК1594

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

рі. У цьому випадку параболічна спрямованість є за-
собом художньої рефлексії. Подібні приклади спо-
нукають читача або слухача замислитися, порівня-
ти те, про що йдеться у творі, із власним життєвим 
досвідом, і дійти певних висновків.

Метою нашої праці є дослідження жанрової спе-
цифіки українських народних притч, а також їх комп-
лексний аналіз.

Об’єкт дослідження — тексти українських на-
родних притч як жанру фольклору, а предмет — 
ідейно-тематичні особливості українських народних 
притч та джерела їх походження. 

Територіально і хронологічно акцентується ува-
га на адміністративній частині Північної Буковини 
(с. Банилів-Підгірний Сторожинецького, с. Верен-
чанка Заставнівського і с. Топорівці Новоселицько-
го р-нів Чернівецької обл.) і Закарпаття (с. Келечин 
Міжгірського р-ну) — за період виявлення окремих 
фольклорних текстів у другій половині ХХ, а та-
кож переважаючої кількості зразків у першій чвер-
ті ХХІ ст.

Застосований системний підхід до вивчення фоль-
клорних матеріалів. У межах запропонованого аспек-
ту використано такі методи дослідження: текстоло-
гічний аналіз, синтез, польове дослідження.

Основна частина. Притча — це коротка алего-
рична історія, побудована навколо однієї події, кон-
флікту чи ситуації. Її мета — донести моральний чи 
філософський урок. Притча тісно пов’язана з інши-
ми фольклорними жанрами: загадками, легендами й 
переказами, прислів’ями та приказками, анекдотами 
та ін. Найбільш спорідненою вона є з байкою, що зу-
мовлено спільністю їх походження. Рисами, які єдна-
ють притчу з байкою, є: повчальність, алегоричність, 
філософічність, зовнішня подібність побудови. Од-
нак, притча має низку специфічних ознак, що в комп-
лексі роблять її стійкою художньою структурою [9, 
с. 444]. Тут важливими є стислість і влучність викла-
ду, іноді навіть у притчах зовсім немає розгорнутої 
алегорії. Але якщо байка спрямована на висміюван-
ня чи сатиричне зображення явища, то притча подає 
ставлення до освоєння християнських чеснот.

У більшості жанрів, як правило, ідеї виникають 
із зображуваних подій. Тому сюжет і образи при-
тчі дуже схематичні і відповідають певному шабло-
ну, або архетипу. Стандартизація сюжету та широ-
ка популяризація образів уможливлюють їхнє вхо-

дження в традицію та багаторазове використання в 
художніх творах. Таким чином, притчі є полісеміч-
ними творами.

Притчі подібні до казок. Проте, на відміну від 
казок, які можуть мати розлогі сюжети та багато-
гранних персонажів, притчі зосереджуються на кон-
кретному дидактичному аспекті. Характерною ри-
сою притч є їхня універсальність, яка досягається 
за рахунок мінімізації опису персонажів, часу і міс-
ця. О. Дей у передмові до фольклорного збірника 
казок «Дерев’яне чудо» (Ужгород, 1981), у якому 
знаходимо й тексти притч «Що люди роблять, то й 
ти те роби», «Син отця у ковди пускає» та ін. [10, 
c. 184—188], зазначає, що серед різних типів казок 
можуть траплятися й казки-притчі [11, с. 4]. Зби-
рачі казкової прози, за спорідненістю сюжетів, мо-
жуть подавати тексти притч у збірниках казок. На-
приклад, у збірці І. Сенька «Чарівна торба» вміщено 
українські народні казки, притчі, легенди, перекази, 
записані від М.І. Шопляка-Козака [12]. 

Паремії (прислів'я, афоризми) є скороченою фор-
мою притчі, у якій елемент оповіді вилучається і за-
лишається лише проста моральна настанова.

Як жанр фольклору, притчі відіграють важливу 
роль у формуванні морально-етичних кодексів сус-
пільства. Їх різноманітність, алегоричність та дидак-
тична спрямованість роблять притчі цінним інстру-
ментом збереження та передачі життєвої мудрості. 
Незважаючи на свою давність, притча залишається 
актуальною формою комунікації, гарантує свою по-
стійну присутність у культурному просторі. Завдяки 
своїй філософській глибині та здатності універсалі-
зувати життєві проблеми, притчі є невід'ємною час-
тиною світової духовної спадщини. Притчі не став-
лять під сумнів свої істини, але дають певні мораль-
ні чи філософські імперативи у вигляді категоричних 
висновків.

Ю. Мусієнко, беручи за основу когнітивно-праг
матичний підхід до дослідження притчі, виокремлює 
такі види спрямованості англійської притчі: порада, 
зауваження, вимога, прохання, попередження, вка-
зівка, наказ, інструкція, пропозиція [13, с. 132]. 

Фольклорист І. Сенько, який збирав народну твор-
чість на Закарпатті, стверджує, що притчі засвідчу-
ють мудрість самого оповідача. Так, старий Безега, 
від якого дослідник записував твори, у розмові любив 
підсилювати свої аргументи висловами: «Гі якийсь ка-



1595Українська народна притча як фольклорний жанр

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

зав», «Гі тота притча», «Ліпше, гі якийсь казав, псо-
ві муха, як п’ясть поза вуха», «Ситий, гі тота притча 
каже, голодному не вірує». Власне, ці вислови вказу-
ють ще й на те, що селянин ототожнював прислів’я і 
притчу. Мабуть тому, що часто сюжет притчі ніби й 
існує для того, щоб підвести слухача до думки, скон-
денсованої у прислів’ї. Притча завжди повчає, мора-
лізує [14, с. 356]. Про повчання за допомогою притч 
доречно сказав сільський мудрець Михайло Шопляк-
Козак, від якого І. Сенько записав таке про цей жанр: 
«Я люблю притчі. Притча — аби повчати. Се розум-
не. І Соломон збирав притчі. Були й до нього розум-
ні люди. Фундамент лишили. Притчі придумують і 
тепер» [14, с. 361].

Притчі характеризуються логічною структурною 
схемою. У них певні складні філософські чи мораль-
ні концепції розкриваються через дидактичні опові-
ді (часто приклади «моральних уроків»), у яких пер-
сонажі та самі події мають власне метафоричне зна-
чення, а їх інтерпретація спонукає читача чи слухача 
до роздумів, що призводить до розкриття складних 
концепцій через прості міркування. Притчі містять 
дидактичні прийоми. За певною логічною схемою че-
рез прості істини розкриваються більш складні істи-
ни. Пояснення притчі розшифровує те, що було ска-
зано в її основній частині [15, с. 182]. Ядро притчі 
раціональне. У першій частині притчі зображені по-
дії можуть бути повними або, навпаки, неповними. 
У таких випадках розповідь переривається в момент 
найбільшого інтересу читача (слухача), створюючи 
таким чином сприятливі умови для пояснення яко-
їсь тези чи ідеї. Зображувані події та образи є ши-
рокими узагальненнями, які набувають конкретно-
го змісту в другій частині .

Дослідниця Н. Вернюк звертає увагу на те, що в 
притчі найчастіше відсутня вказівка на час та про-
стір, а отже, події мають причинний зв’язок, що ви-
значається завершеністю пізнання людини в кон-
кретних ситуаціях [15, с. 181].

У статті «Притча як об’єкт релігієзнавчого дослі-
дження» І. Богачевська, розглядаючи питання при-
тчевого дискурсу, стверджує, що притча не просто 
описує конкретні події, а узагальнює досвід, абстра-
гуючи його до рівня загальних істин. Також дослід-
ниця звертає увагу на те, що притча не обов’язково 
потребує другого співрозмовника, оскільки її зміст 
спрямований не стільки на діалог, скільки на вну-

трішнє осмислення. Таким чином, слова притчі мо-
жуть бути звернені не лише до когось іншого, а й до 
самого себе, що робить його медитативним і само-
достатнім. Притчі не відкриті для полеміки, а функ-
ціонують як інструменти для внутрішнього розумін-
ня істини. З точки зору літературної критики, притчі 
близькі до сакральних, філософських і навіть міс-
тичних історій.

Притча є жанром, який встановлює ієрархічні 
відносини між учасниками комунікації — оповіда-
чем і слухачем. Він не лише передає інформацію, а й 
формує своєрідну перцептивну модель, у якій слухач 
або приймає відведену йому роль, або залишається 
поза комунікацією. Таким чином, притчі не допус-
кають рівноправної взаємодії та існують в односто-
ронньому режимі передачі знань. Притчі створюють 
поділ між тими, хто навчає, і тими, кого навчають. 
Цей поділ не дозволяє рівноправного обміну думка-
ми (діалогу), а формує жорстку вертикальну струк-
туру, у якій один суб'єкт говорить правду, а інший з 
нею погоджується чи не погоджується. У цьому сен-
сі притчі контрастують з хоровими оповідями та ді-
алогічним дискурсом, де взаємодія учасників є рів-
ноправною. Притчі по суті є монологами в чистому 
вигляді, тобто односторонніми мовленнєвими акта-
ми, спрямованими від мовця до мовця. Це підкрес-
лює її авторитарно-повчальний характер і створює 
нерівність між учасниками спілкування. 

Кожен жанр відводить слухачеві/читачеві пев-
ну позицію, яка визначає спосіб сприйняття тексту. 
Притча нав'язує реципієнту жанрову компетент-
ність — реципієнт (слухач/читач) повинен прийня-
ти нав'язану йому роль учня. Якщо слухач (читач) не 
дотримується цієї позиції, комунікація залишається 
нереалізованою і він не сприйматиме текст відповід-
но до його внутрішньої логіки [16, с. 5].

Притчі, на нашу думку, мають ряд важливих 
функцій у фольклорі та в культурі загалом:

1. Освітня функція. Притчі використовуються для 
передачі моральних цінностей, принципів та уроків, 
які є важливими для суспільства. 

2. Філософська функція. Цей жанр спонукає до 
роздумів над складними життєвими питаннями і дає 
на них багатогранні та глибокі відповіді.

3. Комунікативна функція. Простота форми і сим-
волізм роблять притчу ефективним засобом переда-
чі ідей між поколіннями. 



Василь КОСТИК1596

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

4. Розважальна функція. Притчі є частиною усної 
традиції і можуть бути використані як засіб непоміт-
ного навчання через цікаві історії. 

5. Культурно-історична функція. Притчі відобра-
жають світогляд, цінності та традиції народу, який 
їх створив.

Ю. Мусієнко, беручи за основу когнітивно-праг
матичний підхід до дослідження притч, розглядає 
такі їх основні функції:

1)  експресивну, яка сприяє самоствердженню 
та самовираженню особистості, коли людина при-
ймає цінності та передає їх іншим з метою отриман-
ня схвалення; 

2)  адаптивну, здатність особистості задоволь-
няти свої потреби цінностями суспільства, у якому 
перебуває; 

3)  захисну, коли ціннісні орієнтації виступають 
своєрідним фільтром, що дозволяє перебудувати 
систему цінностей особистості, виступають своєрід
ним фільтром, пропускаючи лише ту інформацію, 
яка не потребує значної перебудови всієї системи 
особистості; 

4) пізнавальну: коли це необхідно з метою вивчен-
ня об'єктів та інформації і для збереження внутріш-
ньої цілісності особистості; 

5) регуляції психічного життя: гармонізація пси-
хічних процесів, їх пристосування в часі та до умов 
діяльності [13, с. 131]. 

З жанром притчі пов’язане виникнення такого лі-
тературного явища, як притчевість, що його деталь-
но розглянув Ю. Клим’юк. Притчевість — це вико-
ристання художніх засобів притчі з метою повчання. 
Не тільки в притчі, але й у байці є притчевість [17, 
с. 446]. Дослідниця Г. Бондаренко під «притчевіс-
тю» розуміє «алегоричне зображення життя, яке дає 
можливість багатоваріантного потрактування змісту 
твору, але з безумовним збереженням універсальнос-
ті висновків, які витікають із змодельованої картини 
буття, змодельованої ситуації» [18, с. 181].

Хоча термін «притчевість» дослідники починають 
використовувати в ХІХ століття, але його витоки 
сягають ще часів Київської Русі. Ще в той княжий 
час притча існує і як самостійний жанр літератури, і 
як ознака прийому в інших жанрах (наприклад, тво-
ри Іларіона, Кирила Туровського) [19, с. 132]. Че-
рез свою повчальну специфіку байки, казки і влас-
не притчі мають ознаки притчевості.

Отже, притча — це жанр усної народної твор-
чості, короткі алегоричні історії з глибоким філо-
софським і моральним змістом. Притчі засновані на 
узагальнених сюжетах і містять приховані, але оче-
видні послання та життєву мудрість. Характеризу-
ючись символічною образністю, стислістю, дидак-
тичністю та універсальними ідеями, притчі є важ-
ливим засобом передачі культурних, моральних та 
релігійних цінностей певного народу від покоління 
до покоління.

Основними ознаками притчі є такі: 
1. Алегоричність  — притчі часто використову-

ють символи або образи, які мають глибше значен-
ня. Наприклад, дерева, тварини або певні ситуації 
можуть представляти людські характеристики або 
моральні якості. 

2. Дидактичний зміст. Основна мета притч — до-
нести моральну та життєву мудрість і навчити прин-
ципам правильної поведінки. 

3. Стислість, лаконічність  — притчі зазви-
чай короткі, але зміст глибокий. Кожне слово має 
значення. 

4. Універсальність — тема притчі стосується за-
гальнолюдських цінностей, таких як добро, справед-
ливість, чесність і милосердя, тому вона застосовна 
до будь-якого часу і культури. 

5. Відсутність деталей і конкретики — часто по-
дії і персонажі описуються в загальних рисах і без 
зайвих подробиць. 

6. Типи персонажів — персонажі притч зазвичай 
не мають імен і функціонують як символи (напри-
клад, мудреці, царі, селяни, мандрівники тощо).

7. Діалогічний формат — багато притч побудо-
вані у формі діалогу між учнем і вчителем, царем і 
мудрецем або двома персонажами, щоб краще пе-
редати мудрість.

Однією з перших зразки буковинських притч за-
фіксувала М. Гулей і вмістила їх у збірнику «Народна 
мудрість: притчі» (2020). До збірника ввійшли тексти, 
які зібрала записувачка в селі Банилові-Підгірному, 
що в колишньому Строжинецькому (тепер Черні-
вецькому) районі Чернівецької області.

Залежно від основної ідеї, моралі та символіки за-
писані притчі можемо класифікувати на такі тематич-
ні групи: релігійні, філософські, морально-етичні, про 
стосунки батьків і дітей, про працю й наполегливість, 
про мудрість, гумористично-сатиричні.



1597Українська народна притча як фольклорний жанр

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

До групи релігійних притч відносимо, найперше, 
такі: «Боже передбачення», «Картина з Ісусом», 
«Жниця», «Ти шанси», «Знищений город», «Нарі-
кання», «Чортів хвіст», «Кожен має вибір», «Доля, 
вимолена в Бога», «Не день для нас», «Хоч одним 
оком», «Шукач боржників».

Притча «Боже передбачення» розкриває глибо-
ку філософську думку про незбагненність Божого 
провидіння і божественного плану [20, с. 6]. Осно-
вна думка полягає в тому, що людський розум часто 
нездатний зрозуміти вищу мудрість і справедливість 
Бога, який керує світом за святим законом. На пер-
ший погляд, вчинки святого чоловіка здаються жор-
стокими, несправедливими і навіть гріховними. Але, 
зрештою, бідні стають багатшими, лісник виживає 
і кривава трагедія відвертається. Це свідчить про 
те, що люди часто не бачать всієї картини, але Бог 
знає, що приносить добро. Святі «карають» окре-
мих людей, але їхні дії спрямовані на більшу справед-
ливість: якби бідні не були в нужді, скарб не був би 
знайдений, і вони залишилися б бідними. Якби ліс-
ничий випив чашу, він би помер через заздрість лю-
дей. Якби син лісника не загинув, він став би жор-
стоким вбивцею. Селянин, який вірить у Божу волю, 
є уособленням звичайної людини, яка сумнівається 
у справедливості світу. Врешті-решт, він приходить 
до висновку, що тільки Бог може діяти передбач-
ливо і врятувати його від ще більшого лиха. Це на-
гадує біблійний мотив: «Шляхи Господні несповід-
имі». Отже, ця притча вчить смирення і довіри до 
Божої волі, навіть коли події здаються несправед-
ливими або безглуздими. Вона також закликає нас 
замислитися над тим, чи завжди ми правильно оці-
нюємо обставини нашого життя. Можливо, те, що 
здається трагедією, насправді може бути спасінням 
або можливістю для кращого майбутнього.

Тематично подібною до попередньої є притча 
«Добре чи зле» [20, с. 15]. Головна ідея притчі: лю-
дина не знає, що є добро, а що є зло, і тільки Бог 
знає, що робить. 

У притчі «Картина з Ісусом» є моральний урок, 
який стосується сліпоти і духовної, і фізичної [20, 
с. 9]. Нацистський офіцер символізує людину, заслі-
плену забобонами та гордістю. Його бажання усуну-
ти образ Ісуса виявляє глибоку неприязнь до єврей-
ського народу. Той, хто не хоче «бачити» правду, не 
може взагалі бачити, ніби іронічне покарання Бога. 

Офіцер не хоче бачити правду, і тому його син на-
роджується сліпим. Притча показує, що гордість і 
ненависть засліплюють людину. Мораль: зло не за-
лишається без наслідків і Бог чи доля розставляють 
усе на свої місця.

Ще одна притча, яка розкриває важливу духовну 
істину: Божа допомога завжди поруч, навіть якщо 
ми цього не усвідомлюємо, — це притча «Жниця» 
[20, с. 9]. Основні теми притчі — це гордість і са-
мовпевненість, покарання як урок смирення, важли-
вість віри і вдячності. Дівчина вважає, що може все 
зробити сама, і зневажає Божу допомогу. Її слова 
«Де ж була ця допомога весь цей час?» показують, 
що вона не розуміє, що Бог весь цей час допомагав 
їй, давав сили, терпіння і наполегливість. Бог не по-
карав дівчину суворо, а лише тимчасово забрав у неї 
працездатність. Ця притча вчить людину, що вона 
повинна бути вдячною, перш ніж втратити надію. 

Філософські тексти складають ще одну тематич-
ну групу притч. До неї відносимо такі твори: «Прас-
ка», «Чиста совість», «І це минеться», «Тінь», «До-
бре чи зле», «Професор і книга», «Злитки золота», 
«Смерть з косою», «Гріх є гріх», «Життєвий хрест», 
«Лист на телепередачу», «Дивний птах», «Філософ-
ська мудрість», «Ціна мудрості», «Два подорож-
ні», «У твоїх руках», «Не підписані ліжка», «Хто 
мама?», «Три достоїнства», «Не випробовуй».

Глибокий філософський зміст, своєрідне нагаду-
вання про непередбачуваність життя і важливість мо-
ральної чистоти закладено в притчі «Не підписані 
ліжка» [20, с. 70]. Притча вчить мудрості, відпо-
відальності за свої вчинки. Люди, які постійно про-
клинають інших, наповнюють своє життя ненавистю 
і ведуть до руйнування власної долі. Мама не просто 
розповідає цю притчу своїм дітям. Вона хоче, щоб 
вони запам'ятали три речі: ніхто не застрахований 
від проблем. Лікарня, в'язниця і цвинтар — це три 
символи, які нагадують нам про швидкоплинність 
людського життя. Лікарні нагадують, що здоров'я 
не вічне і його треба берегти. В'язниці показують, що 
навіть одна помилка чи несправедливість може змі-
нити долю людини. Кладовище символізує неминучу 
смерть і важливість того, що залишається позаду.

У збірнику є такі морально-етичні притчі: «Дві 
відповіді», «Палець», «Місяць свідок», «Винахід-
ливість сатани», «Образа вчителя», «Два товари-
ші», «Стовп всепрощення», «Зибрій», «Чоботи», 



Василь КОСТИК1598

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

«Три сита», «Що — кому», «Гадюка й метелик», 
«Бумеранг», «Поспішний висновок», «Хобі», «Ка-
ліка», «Підвал», «Склянка води», «Рай», «Третє 
бажання».

Притча «Бумеранг» розкриває глибоку філософ-
ську думку про контроль над власними емоціями, 
внутрішню свободу та мудрість не протистояти злу 
[20, с. 57]. Пророк показує, що кожен може вибра-
ти, чи реагувати на образу, чи залишатися байдужим. 
Це тому, що він усвідомлює, що тільки він вирішує, 
що приймає від інших. Його спокій — ознака гід-
ності, а не слабкості. Мораль притчі така: ми не мо-
жемо змінити поведінку інших, але можемо контро-
лювати власні реакції. 

Притча «Гадюка й метелик» є глибокою алегорі-
єю, яка розкриває такі теми, як заздрість, ненависть, 
свобода та стан людини [20, с. 55]. Вона показує, як 
негативні емоції домінують над людьми і руйнують 
їхнє життя. Яскравою є символіка головних героїв. 
Метелик символізує життєрадісність, щастя і сво-
боду. Він насолоджується життям, літає і милується 
красою навколишнього світу. Гадюка — символ рев-
нощів, злості та ненависті. Вона переслідує метелика 
не тому, що голодна чи потребує допомоги, а лише 
тому, що щастя метелика її дратує. Немає жодної ра-
ціональної причини вбивати метелика. Єдина при-
чина — заздрість і ненависть до його задоволення. 
Мораль така: щасливі люди часто стають мішенню 
для людей, які не вміють бути щасливими. 

Притча «Дві відповіді» розкриває глибоку пси-
хологічну істину: світ є відображенням нас самих 
[20, с.  13]. За походженням ця притча є індій-
ською, оскільки ідентична притча є у збірнику «Ве-
лика книга притч» і подана як індійська [21, с. 6]. 
Двоє чоловіків дають різні відповіді, бо кожен при-
носить свій власний досвід на нове місце. Перший 
чоловік бачить у людях лише зло, тому що він злий 
і зарозумілий. Другий чоловік сповнений доброти і 
тому бачить у людях доброту. Те, як ми оцінюємо 
людей, залежить не тільки від них, але й від нашого 
ставлення, тобто наше сприйняття є суб’єктивним. 
Отже, ця притча вчить, що наше ставлення до сві-
ту і людей формується всередині нас самих. Тому ми 
повинні не тільки очікувати доброти від інших, але 
й самі виявляти її.

Велику групу притч об’єднано тематикою сто-
сунків батьків і дітей, наприклад: «Візочок», «Го-

лод», «Батьківська любов», «Два прутики», «Неві-
стки», «Дочка», «Материнське серце», «Два яблу-
ка», «Нелюба невістка», «Клітка», «П’ять хлібин», 
«Своїми руками», «Хто виміряв материнську лю-
бов?», «Дерев’яна мисочка», «Батько і син», «Діти, 
діти…».

Притча «Візок» має глибокий філософський зміст 
і зачіпає такі важливі теми, як ставлення до стар-
ших, моральний вибір, відповідальність за свої вчин-
ки [20, с. 24]. Батько повівся негуманно по відно-
шенню до матері. Однак він не усвідомлював, що 
діти успадкують поведінку своїх батьків. Маленький 
син побачив ці стосунки і засвоїв їх як приклад по-
ведінки, яка рано чи пізно повториться. Діти вчать-
ся на прикладі дорослих більше зі вчинків батьків, 
ніж з їхніх слів. 

Ідентичною за тематикою є притча «Дерев’яна 
мисочка» [20, с. 61]. Вона не лише викриває жор-
стокість і байдужість людей до старших, а й акцен-
тує увагу на циклічності життя та відповідальності 
кожного за власний вибір. 

Глибину батьківської любові, жертовність, справ-
жню турботу батьків розкрито в притчі «Сила бать-
ківської любові» [20, с. 22]. Батько витримав сто 
ударів, не видавши жодного звуку. Однак, як тіль-
ки його син отримав удар, біль став нестерпним. Це 
символізує готовність батьків пожертвувати всім за-
ради своїх дітей — здоров'ям, силою, часом і на-
віть життям. Притча нагадує нам про силу батьків-
ської любові. 

Притча «Голод» розкриває значення батьківської 
мудрості, важливість збереження традицій та пова-
ги до людей похилого віку [20, с. 24]. Вона також 
зачіпає теми людяності, смерті та соціальних змін. 
Батько — символ життєвого досвіду, мудрості та 
традицій, накопичених поколіннями. Син символі-
зує людяність, любов і волю до боротьби з жорсто-
кими традиціями. Громада — суспільство, яке живе 
за встановленими законами, не зважаючи на мораль. 
Голод — символ кризи, яка змушує людей перео-
смислити свої погляди та цінності. Мораль: жорсто-
кі традиції можуть існувати століттями, але вони не 
завжди є правильними. 

Окрему групу складають притчі про працю й на-
полегливість — це тексти «Сливи», «Де любов — 
там злагода», «У саду». У збірці є притчі про му-
дрість: «Спершу подумай», «Мудрий правитель», 



1599Українська народна притча як фольклорний жанр

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

«Житні колоски», «Як пан з пана», «У церкві», 
«Випробування віщуна», «Закони». Найменше по-
дано гумористично-сатиричних притч, їх лише три — 
«Письмовий доказ», «Незастібнута кишеня», «Хай 
думає він», проте ці притчі показують і комічні ситу-
ації, з яких можна зробити певний висновок.

Цікаві зразки притч із Закарпаття подано в збір-
нику «Слухай, сину…» (фольклорні скарби подруж-
жя Марії та Михайла Сеньків із закарпатського села 
Келечин у записах їхнього сина Івана). 

Як стверджує І.  Сенько, серед притч, записа-
них від батька, є й широковживані («Три тички не 
переломити», «Як прожити довгий вік», «Як син 
свого нянька заганьбив», «Як сини золото гляда-
ли»), й оригінальні («Знак завжди залишиться», 
«Чому бувають війни», «Про барана та овець» ) 
[14, с. 361].

У цьому збірнику вміщено притчі різних тематич-
них груп. Притча «Чиє ім’я згадують частіше» є ре-
лігійною. Це глибока алегорія про людське сприйнят-
тя добра і зла та реакцію людей на життєві випробу-
вання [14, с. 289]. Притча показує, що люди більше 
схильні згадувати про сили зла (чорта) у важкі часи, 
ніж про Бога в часи радості. Коли люди стикають-
ся з труднощами (спотикаються об каміння або від-
чувають фінансові труднощі), їхня перша реакція — 
нарікати і згадувати про зло. Вони автоматично шу-
кають винних і висловлюють своє незадоволення. 
Коли трапляється щось хороше (знаходять гроші, 
укладають вигідну угоду), люди згадують про Бога, 
але набагато рідше. Це свідчить про те, що вдячність 
не така природна, як образа. Ця притча підкреслює, 
що бідних людей більше, ніж багатих. 

Дещо несподіваний сюжет має притча «Про во-
рожбу», яка за змістом є сатиричною [14, с. 290]. 
Це повчальна історія про небезпеку забобонів і над-
мірної віри в свої ілюзії. Вона показує, як непра-
вильне тлумачення прикмет і надмірні очікування мо-
жуть призвести до втрати реальних можливостей у 
житті. Дівчина надто покладалася на сни і ворожін-
ня на Андрія замість того, щоб неупереджено суди-
ти про реальність. Вона прийняла символіку за аб-
солютну істину і не усвідомлювала, що інтерпрета-
ція таких знаків є суб'єктивною. Ця притча вчить, 
що надмірне захоплення ворожінням, хибні очіку-
вання і небажання бачити реальність можуть при-
звести до втрати щастя. 

Притча «Звіздар і ґазда» іронічно порівнює зна-
ння вчених з життєвим досвідом звичайних людей, 
показуючи, що наука і теорія не завжди точніші за 
спостереження і практичний досвід [14, с.  292]. 
Основні теми та мотиви притчі: протиставлення 
двох типів знань: звіздар (вчений, астроном, синоп-
тик) — людина, яка аналізує погоду за зірками та 
небесними явищами. Він покладається на науку, але 
його методи недостатньо надійні в певних ситуаціях. 
Ґазди (горяни, фермери) — представники народної 
мудрості, яким бракує наукових знань, але вони по-
кладаються на багаторічні спостереження за приро-
дою. Теоретичні знання проти практичних: звізда-
рі аналізують небо, але помиляються, бо думають, 
що дощу не буде. Господар дивиться на поведінку 
своєї худоби і робить висновок, що погода погіршу-
ється. Його метод виявився точнішим. Життєвий 
урок такий: природа дає підказки, які можна помі-
тити, якщо бути достатньо спостережливим. Книж-
кові знання без досвіду безсилі перед обличчям ре-
альності. Народна мудрість часто має глибше корін-
ня, ніж здається. 

Філософською є притча «Хто кому суджений» 
[14, с. 289]. Цей твір має глибоке значення для від-
повідальності, взаємопідтримки та справедливості 
в житті. Основним мотивом притчі є контраст між 
двома людьми: лінивий, який навіть не встає, щоб 
допомогти подорожньому, а лише вказує дорогу но-
гою. Це символ байдужості, пасивності та лінощів. 
Працьовита дівчина, яка кидає роботу, щоб допо-
могти подорожнім. Вона символізує працьовитість, 
щедрість і доброту. Божа логіка справедливості: свя-
тий Петро обурюється, що працьовита дівчина ви-
ходить заміж за ледаря, а не за порядного чолові-
ка. Але Христос пояснює, що така доля має сенс: 
якщо лінивий чоловік одружується з такою ж ліни-
вою жінкою, вони обоє пропадуть. Притча відобра-
жає традиційні уявлення про сім'ю та обов'язки чо-
ловіків і жінок. Отже, вона ілюструє глибоку життє-
ву мудрість про те, що нерівність у характері людей 
іноді є запорукою їхнього виживання.

Притча «Чому бувають війни» є глибокою са-
тирою на безглуздість війни, її причини та відпові-
дальність різних сторін за її розв'язання [14, с. 293]. 
Вона показує, як сторони конфлікту часто звинува-
чують одна одну, не розуміючи справжніх причин 
трагедії. У цій притчі є вказівка на час, а саме по-



Василь КОСТИК1600

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

дії Першої світової війни. Коні звинувачують во-
лів, тому що їхнє м'ясо і шкури використовувалися 
у військових цілях, а без волів не могло бути війни. 
Воли засуджують коней, тому що гусари викорис-
товували їх для перевезення артилерії, а солдати їли 
їхнє м'ясо. Обидві сторони мають рацію, але кон-
флікт відображає людську схильність шукати вину-
ватців серед «сусідів», забуваючи про глибинні при-
чини проблеми. Коні та воли сміються, коли бачать 
віслюка (сомара), не розуміючи його ролі у війні. 
Однак вони згадують, як солдати часто повторю-
ють: «Ми воюємо через сомара!». Це говорить про 
те, що війни ведуться не за ресурси чи боєздатність, 
а за дурість, політичні амбіції, жадібність і людську 
сліпоту. Власне, саме слово «сомар» у говірці закар-
патців означає не тільки осла, а й недалеку, вперту 
людину. Сторони війни можуть шукати виправдан-
ня і перекладати провину одна на одну, але справж-
ньою причиною війни є не коні і воли (або ресурси і 
озброєння), а дурість, зарозумілість і жадібність тих, 
хто перебуває при владі, «сомар». Найбільша тра-
гедія полягає в тому, що коні і бики, як і багато ін-
ших, не розуміють справжніх причин війни. Ця при-
тча є гострою критикою війни та її безглуздих по-
яснень. Вона вказує на те, що справжні винуватці 
часто залишаються поза увагою і що звичайні люди, 
які страждають від війни, не завжди розуміють, хто 
насправді розпалює конфлікт.

Твір «Повчання притчам»  — це своєрідна 
притча-заповіт батька своїм дітям, що передає му-
дрість через три символічні слова [14, с. 291]. Вона 
підкреслює важливість єдності сім'ї, працьовитос-
ті та добросусідства. Бочка хороша, доки обруч не 
розхитався: бочка тримається на міцному обручі. 
Якщо обруч ослабне, бочка розвалиться. Це алего-
рія сім'ї та взаємної підтримки. Допоки вони трима-
ються разом любов'ю, розумінням і повагою, сім'я є 
сильною. Якщо ці «кільця» слабшають, сім'я роз-
падається. Людям боляче гризтися, а символічна 
праця допомагає: постійна боротьба і переживання 
(гризня) виснажує людей, а праця надає сил і зміц-
нює дух. Тобто замість того, щоб витрачати енер-
гію на боротьбу, ми повинні робити щось корисне. 
Праця долає труднощі, об'єднує людей і прино-
сить радість. Плоти будують для захисту від не-
безпеки, переправу роблять для підтримки гармо-
нії: плоти захищають від неприємностей, переправа 

дає можливість людям підтримувати дружні сто-
сунки. Один захищає кордони (від шкоди) і в той 
же час залишає місце для згоди і дружби. Це сто-
сується всіх стосунків, а не лише сусідських. Осно-
вна ідея притчі полягає в тому, що щасливе життя 
можливе лише за умови міцної сім'ї, чесної праці та 
добросусідських стосунків. Треба берегти єдність 
сім'ї, уникати непотрібних конфліктів, бути працьо-
витими і мудро ставитися до інших. Ця притча — 
справжня скарбниця народної мудрості, яка пока-
зує, як жити в гармонії з собою, своєю сім'єю та 
іншими людьми.

Є у збірнику «Слухай, сину…» притчі про царя 
Соломона, які прямо не названі притчами, їх пода-
но як народна мудрість.

«Притча про Соломона» має кілька важливих 
смислів і моральних висновків [14, с. 275]:

Мудрість як дар і інструмент правосуддя. Соло-
мон використовує не тільки знання, але й спосте-
режливість і хитрість, щоб викрити злодія. Соло-
мон не проводить тривалих розслідувань, але розу-
міє людську психіку.

Сила слова і авторитет мудрого Соломона не має 
доказів, але через його авторитет і впевненість його 
слова викликають реакцію. Народна мудрість «На 
злодієві шапка горить!» показує, що злочинець ви-
криває себе своїми вчинками.

Справедливість і моральні заповіді. Злодія не 
тільки спіймали, але й змусили повернути гроші. Це 
ілюструє принцип справедливості, згідно з яким зло 
буде покаране, а чесність і правда переможуть.

Моральні настанови. Притча вчить, що правда 
завжди відкривається і що злі вчинки врешті-решт 
будуть викриті. Вона нагадує людям не піддаватися 
спокусам і бути чесними. 

Ця притча демонструє мудрість Соломона у ви-
рішенні конфліктів і висвітлює кілька важливих 
морально-психологічних аспектів: 

Мудрість і хитрість у судовому процесі. Соломон 
не висуває прямих звинувачень, а використовує хи-
трий прийом: він додає свою сорочку до кожної купи 
і перевіряє реакцію жінок. Ця тактика дозволяє йому 
визначити справжнього злодія без тривалого розслі-
дування або боротьби.

Поведінка винних і невинних жінок. Невинні жін-
ки знають, що належить їм, і вони відразу розумі-
ють, що з їхнього одягу щось вкрали. Невинні жін-



1601Українська народна притча як фольклорний жанр

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ки не знали про підміну, тому що вважали чужі речі 
своїми. Цей психологічний момент підкреслює за-
гальну істину. Чесні люди знають, що їхнє, а злодії 
крадуть усе, що можуть.

Моральний урок цієї історії полягає в тому, що 
правда рано чи пізно розкриється, і що обман має 
свої слабкі місця. Той, хто краде, завжди хоче біль-
ше і може бути викритий як жадібний.

Ця притча пояснює походження фрази «мудрий, 
як Соломон». «Мудрий, як Соломон» означає лю-
дину, яка здатна справедливо вирішувати суперечки, 
використовуючи не тільки закон, але й розум, логі-
ку і знання людської психології. 

Історія підкреслює, що справжня мудрість — це 
не каральні заходи, а вміння бачити правду, навіть 
коли вона прихована. Соломон судить по справах, 
а не по словах, тому його судження справедливі і 
обґрунтовані.

Висновки. Притчі — один із найдавніших жанрів 
фольклору, який зберіг своє значення в різних націо-
нальних культурах. Це алегоричні оповідання, які ві-
дображають глибокі морально-етичні та філософські 
ідеї. Притчі відіграють важливу роль у збереженні 
та передачі духовного досвіду, є засобом навчання, 
розпізнавання та розуміння життєвих істин. 

Притча як жанр фольклору нечасто була об’єктом 
уваги науковців. Проте у працях Ю.  Клим’юка, 
Ю.  Мусієнко, І.  Богачевської частково звернено 
увагу й на народну притчу.

Проаналізувавши погляди науковців щодо жанру 
народної притчі, пропонуємо таке визначення: на-
родна притча — це жанр усної народної творчості, 
короткі алегоричні історії з глибоким філософським 
і моральним змістом. Притчі засновані на узагаль-
нених сюжетах і містять приховані, але очевидні по-
слання та життєву мудрість. Характеризуючись сим-
волічною образністю, стислістю, дидактичністю та 
універсальними ідеями, притчі є важливим засобом 
передачі культурних, моральних та релігійних ціннос-
тей певного народу від покоління до покоління.

Народні притчі, зважаючи на свій повчальний ха-
рактер, є відображенням ментальності українсько-
го народу, адже в них закладено основні постулати, 
притаманні українцям.

Перспективним напрямом у подальших дослі-
дженнях вважаємо пошук і детальне вивчення на-
родних притч усіх етнографічних зон України. Також 

доречним буде порівняти розглянуті притчі Букови-
ни й Закарпаття із притчами Молдови, Румунії й 
Угорщини, що сприятиме дослідженню такого плас-
ту фольклору в міжкультурних паралелях.

1.	 Притча. Літературознавчий словник-довідник. Ки
їв: Академія, 2006. С. 560.

2.	 Франко І. Мій Ізмарагд. Іван Франко. Зібрання тво
рів: у 50-ти т. Київ: Наукова думка, 1976. Т. 2. С. 179, 
207—224.

3.	 Писаня Осипа Юрія Федьковича. Перше повне і кри
тичне виданє. З перводруків і автографів зібрав, упо
рядкував і пояснив Др.  О.  Колесса. Львів: НТШ, 
1902. Т. 2. С. 431—432, 450—455.

4.	 Гресь В., Шевчук В. Дзвонять дзвони. Притчі про 
Кармалюка. Київ, 2023. 112 с.

5.	 Соловей Е. Притча про поетів. Київ: Дух і літера, 
2018. С. 53—81.

6.	 Удовиченко  Г.М. Фразеологічний словник україн-
ської мови. Т.  2: Н—Я. Київ: Вища школа, 1984. 
С. 162.

7.	 Чорнопиский М. Притча. Українська фольклористи-
ка. Словник-довідник. Тернопіль: Підручники і посіб
ники, 2008. С. 316.

8.	 Лановик М.Б., Лановик З.Б. Українська усна народ-
на творчість: Підручник. 3-тє вид., стер. Київ: Знан
ня-Прес, 2005. С. 474—477.

9.	 Притча. Лексикон загального та порівняльного лі-
тературознавства. За ред. А. Волкова, О. Бойчен-
ка, І. Зварича, Б.  Іванюка, П. Рихла. Чернівці: Зо-
лоті литаври, 2001. С. 444.

10.	 Дерев’яне чудо. Народні казки. Вступна стаття, упо-
ряд., підгот. текстів та примітки О.І.  Дея. Ужгород: 
Карпати, 1981. 208 с.

11.	 Дей О. Дивовижний світ народної казки. Дерев’яне чу
до. Народні казки. Ужгород: Карпати, 1981. С. 3—10.

12.	 Чарівна торба: Українські народні казки, притчі, 
легенди, перекази, пісні та прислів’я, записані від 
М.І. Шопляка-Козака. Упоряд., передмова, примітки 
та словник І.М. Сенька. Ужгород, 1988.

13.	 Мусієнко  Ю.А. Когнітивно-прагматичний підхід до 
дослідження притчі. Науковий вісник Волинського 
національного університету імені Лесі Українки. 
2011. С.  130—134. URL: https://evnuir.vnu.edu.ua/ 
bitstream/123456789/ 3863/1/Musiyenko.pdf

14.	 Сенько  І. Слухай, сину… Фольклорні скарби по-
дружжя Марії і Михайла Сеньків із Закарпатсько-
го села Келечин у записах їх сина Івана. Ужгород: 
TIMPANI, 2022. 396 с.

15.	 Вернюк  Н.В. Притчевий епос: жанрові особливості, 
едиції та рецепції. Науковий вісник Міжнародного 
гуманітарного університету. Сер.: Філологія. 2018. 
№ 37. Том 1. С. 19—22. 

16.	 Богачевська І.В. Притча як об’єкт релігієзнавчого до-
слідження. Вісник Житомирського державного уні-



Василь КОСТИК1602

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

верситету. Випуск  59. Філософські науки. 2011. 
С. 3—8. URL: https://eprints.zu.edu.ua/7304/.

17.	 Притчевість. Лексикон загального та порівняльного 
літературознавства. За ред. А. Волкова, О. Бой-
ченка, І.  Зварича, Б.  Іванюка, П.  Рихла. Чернівці: 
Золоті литаври, 2001. С. 446.

18.	 Бондаренко Г.Ф. Притча як видова категорія. Вісник 
Житомирського державного університету ім. І. Фран
ка. 2005. № 22. С. 180—182.

19.	 Клим’юк Ю.І. Притчевість як засіб художнього зобра-
ження. Питання літературознавства. 1996. Вип. 3. 
С. 132—141. URL: https://nbuv.gov.ua/UJRN/Pl_19
96_3_16.

20.	 Народна мудрість: притчі. Збирач та упорядник 
Марія Гулей. Чернівці: Друк Арт, 2020. 80 с.

21.	 Говердовська І.Б. Велика книга притч. Харків: Віват, 
2015. 336 с.

REFERENCES
(2006). Parable. Literary Dictionary and Reference Book 

(P. 560). Kyiv: Academy [in Ukrainian].
Franko, I. (1976). My Emerald. Ivan Franko. Collection 

Works: in 50  vol. (Vol.  2, pp.  179, 207—224). Kyiv: 
Naukova dumka [in Ukrainian].

Kolessa, O. (1902). The Writings of Osyp Yurii Fedkovych 
(Vol.  2, pp.  431—432, 450—455). Lviv: NTSH [in 
Ukrainian].

Hres, V., & Shevchuk, V. (2023). The Bells Are Ringing. 
Parables about Karmaliuk. Kyiv [in Ukrainian].

Solovey, E.A. (2018). Parable about Poets (Pp.  53—81). 
Kyiv: Dukh i Litera [in Ukrainian].

Udovychenko, H.M. (1984). Phraseological Dictionary of 
the Ukrainian Language (Vol. 2, p. 162). Kyiv: Vyshcha 
Shkola [in Ukrainian].

Chornopyskyi, M. (2008). Parable. Ukrainian Folklore Stud-
ies. Dictionary and Reference Book (P. 316). Ternopil: 
Pidruchnyky ta Posibnyky [in Ukrainian].

Lanovyk, M.B., & Lanovyk, Z.B. (2005). Ukrainian Oral 
Folk Art: Textbook (Pp. 474—477). Kyiv: Znannya-Press 
[in Ukrainian].

Volkov, A., Boichenko, O., & Zvarych, I. (Eds.). (2001). 
The Parable. Lexicon of General and Comparative Lit-

erary Studies (P.  444). Chernivtsi: Zoloti Lytavry [in 
Ukrainian].

Dey, O. (1981). The Wooden Miracle. Folk Tales. Uzhhorod: 
Karpaty [in Ukrainian].

Dey, O. (1981). The Wonderful World of a Folk Tale. The 
Wooden Miracle. Folk Tales (Pp. 3—10). Uzhhorod: Kar-
paty [in Ukrainian].

Senko, I.M. (Ed.). (1988). The Magic Bag: Ukrainian Folk 
Tales, Parables, Legends, Stories, Songs and Proverbs, Re-
corded by M.I. Shopliak-Kozak. Uzhhorod [in Ukrainian].

Musiyenko, Yu.A. (2011). Cognitive and Pragmatic Approach to 
the Study of Parables. Scientific Bulletin of the Lesia Ukrainka 
Volyn National University (Pp. 130—134). Retrieved from: 
https://evnuir.vnu.edu.ua/ bitstream/123456789/3863/1/
Musiyenko.pdf [in Ukrainian].

Senko, I. (2022). Listen, Son… Folklore treasures of the cou-
ple Maria and Mykhailo Senko from the Zakarpattia vil-
lage of Kelechyn recorded by their son Ivan. Uzhhorod: 
TIMPANI [in Ukrainian].

Verniuk, N.V. (2018). Parable Epic: Genre Features, Edi-
tions and Receptions. Scientific Bulletin of the Internation-
al Humanitarian University. Series: Philology, 37, 19—
22 (Vol. 1) [in Ukrainian].

Bohachevska, I.V. (2011). Parable as an Object of Religious 
Studies. Bulletin of the Zhytomyr State University. Phil-
osophical Sciences (Issue 59, pp. 3—8). Retrieved from: 
https://eprints.zu.edu.ua/7304/ [in Ukrainian].

Volkov, A., Boichenko, O., & Zvarych, I. (Eds.). (2001). 
The Parable Features. Lexicon of General and Compara-
tive Literary Studies (P. 446). Chernivtsi: Zoloti Lytavry 
[in Ukrainian].

Bondarenko, H.F. (2005). Parable as a Specific Category. 
Bulletin of the I. Franko Zhytomyr State University, 22, 
180—182 [in Ukrainian].

Klymiuk, Yu.I. (1996). Parable Features as Means of Artistic 
Depiction. Issues of Literary Studies (Issue 3, pp. 132—
141). Retrieved from: https://nbuv.gov.ua/UJRN/
Pl_1996_3_16 [in Ukrainian].

Huley, M. (Ed.). (2020). Folk Wisdom: Parables. Chernivt-
si: Druk Art [in Ukrainian].

Hoverdovska, I.B. (2015). The Great Book of Parables. 
Kharkiv: Vivat [in Ukrainian].


