
ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ТВОРЧІСТЬ МАЙСТРА ОЛЕКСІЯ 
В ІСТОРІЇ ЗАХІДНОУКРАЇНСЬКОГО 

САКРАЛЬНОГО МАЛЯРСТВА  
1540—1570-х рр.

Марія ГЕЛИТОВИЧ
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5839-9585

кандидатка мистецтвознавства, доцентка,
провідна наукова співробітниця,

Національний музей у Львові імені Андрея Шептицького,
відділ давньоукраїнського мистецтва,

проспект Свободи, 20, 79000, м. Львів, Україна,
e-mail: helytovychm@yahoo.com

УДК 75.046. 3.017.4
DOI https://doi.org/10.15407/nz2025.06.1361

© Видавець ВД «Академперіодика» НАН України, 2025

Дослідження творчої спадщини українських малярів та її 
пов’язаностей з конкретним малярським середовищем на-
лежить до основних напрямів у вивченні іконопису, зокре-
ма ХVІ-го ст. У переліку найважливіших явищ в іконописі 
того часу є поява перших підписних і датованих творів. 
Поступовий відхід від повної анонімності українського 
іконопису розпочинає твір майстра Олексія — храмова ікона 
«Успіння Пресвятої Богородиці» 1547 р. з церкви Св. Ар-
хангела Михаїла у Смільнику. Ця хрестоматійна пам’ятка 
українського мистецтва, разом з іншими його іконами, подає 
основні художньо-образні й техніко-технологічні характери-
стики іконопису середини ХVІ ст., а зафіксована на ній дата 
стала важливим аргументом для датування ікон ХVІ ст. Ви-
ходячи зі стилістичних особливостей творів Олексія, маляр-
ського осередку, в якому він працював, пов’язується група 
пам’яток не лише іконопису, а й стінопису і мініатюри. До-
тепер вони не розглядалися цілісно, в аспекті приналежності 
до одного стилістично спорідненого кола, що зумовлює ак-
туальність і новизну дослідження. Мета і завдання до-
слідження — охарактеризувати особливості індивідуально-
го малярського почерку майстра Олексія, простежити його 
зв’язки з конкретним малярським середовищем того часу, 
систематизувати твори інших анонімних майстрів, що пра-
цювали у подібному стилістичному руслі. Об’єкт дослі-
дження — ікони майстра Олексія та пам’яток малярства 
спорідненої з ними стилістики, які в основному належать 
збірці Національного музею у Львові імені Андрея Шеп-
тицького. Хронологічні межі аналізованих пам’яток охоп-
люють приблизно 1540—1570-ті рр.

Ключові слова: ікона, майстер, традиція, іконографія, 
ХVІ ст.

Maria HELYTOVYCH
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5839-9585
Candidate of Arts, Associate Professor, Lead Researcher,
Andrey Sheptytski National Museum in Lviv, 
20, Svobody avenue, 79000, Lviv, Ukraine, 
e-mail: helytovychm@yahoo.com

MASTER OLEKSY’S CREATIVE WORK  
IN THE HISTORY OF WESTERN UKRAINIAN 
SACRED PAINTING OF THE 1540s—1570s

This study examines the creative legacy of Western Ukrainian 
painters and its relationship to the artistic environment of the 
1560s–1570s, a period marking the final stage in the develop-
ment of the Ukrainian icon within the Byzantine tradition. This 
phase warrants closer scholarly attention, as the preserved body of 
monuments provides ample material for analysis. Central to the 
study is the painter Oleksiy, regarded as the key master of the 
period and the first to indicate a gradual departure of Ukrainian 
icon painting from complete anonymity. His temple icon Dormi-
tion of the Most Holy Theotokos (1547), preserved in the Church 
of St. Archangel Michael in Smilnyk, is a canonical example of 
Ukrainian art. Together with other works attributed to Oleksiy, it 
defines the principal artistic, stylistic, and technical characteristics 
of mid-sixteenth-century icon painting. The inscribed date on this 
icon has become an important reference point for dating other 
sixteenth-century works. On the basis of stylistic analysis, a 
broader group of monuments—including icons, mural paintings, 
and miniatures—can be associated with Oleksiy or, more pre-
cisely, with the artistic center in which he worked. To date, these 
works have not been examined as a cohesive stylistic circle.

This paper summarizes previous research on Oleksiy’s work 
and, for the first time, examines it within the broader context of 
mid-sixteenth-century Western Ukrainian icon painting. It of-
fers a more precise systematization of monuments stylistically 
related to his oeuvre. The works of two anonymous painters, 
who worked in a manner close to Oleksiy, are also systematized 
here for the first time. Based on the provenance of their icons, 
they are provisionally identified as the Master of the Icons from 
Ilnyk and the Master of the Icons from Bahnuvate village. Both 
painters, like Oleksiy, were outstanding creative figures of their 
time. Their thematic and iconographic features are analyzed in 
comparison with Oleksiy’s works, with particular emphasis on 
the iconography of the Last Judgment. Special attention is given 
to its new iconographic and compositional version, exemplified 
by Oleksiy’s icon and serving as a key reference for the study of 
this thematic group of Ukrainian icons. The examined corpus of 
monuments clearly reflects the artistic and stylistic changes tak-
ing place in Ukrainian icon painting during this period.

All these monuments, in addition to providing a diverse and 
new iconographic material, demonstrate a high professional 
level that steadily declined in the last quarter of the 16th century, 
giving way to so-called folk masters. The relevance of the re-
search is determined by the need for a more comprehensive 
coverage of the creative work of those icon painters from the 
past who played a special role in the formation of the national 
identity of Ukrainian art and influenced the development of ar-
tistic processes of their time.

Keywords: icon, master, tradition, iconography, 16th cen
tury. 



Марія ГЕЛИТОВИЧ1362

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Вступ. У проблематиці вивчення українсько-
го іконопису, зокрема ХVІ-го ст., чільне місце 

належить аналізу творчої спадщини українських ма-
лярів та її зв’язку з конкретним малярським серед-
овищем. Якраз на той період, який є прикінцевим 
у розвитку української ікони у традиціях візантій-
ського стилю, припадають зміни в образному трак-
туванні ікон та способах мистецького вислову. Від-
тоді українська ікона стала активно набувати своїх 
яскраво виражених національних рис.

У переліку найважливіших явищ в іконописі ХVІ-
го  ст. є поява перших підписних і датованих тво-
рів. Поступовий відхід від повної анонімності укра-
їнського іконопису розпочинається творчістю май-
стра Олексія — храмова ікона «Успіння Пресвятої 
Богородиці» 1547 р. з церкви Св. Архангела Ми-
хаїла у Смільнику [1, іл. 53], що припадає на сере-
дину століття. Ікони цього майстра подають основні 
художньо-образні й техніко-технологічні характерис-
тики іконопису середини ХVІ ст., а зафіксована дата 
на його «Успінні» дає можливість точнішого дату-
вання інших творів подібної стилістики. Аналіз сти-
лістичних характеристик творів Олексія дав підстави 
пов’язати з ним групу пам’яток не лише іконопису, а 
й стінопису та мініатюри. Дотепер вони не розгляда-
лися в аспекті приналежності до одного стилістично 

спорідненого кола. У пропонованій розвідці маємо 
на меті підсумувати вже здійснений багатьма дослід-
никами аналіз творчості Олексія, розглянувши його 
у контексті західноукраїнського іконопису середи-
ни ХVІ  ст. та конкретніше систематизувати коло 
пам’яток, стилістично близьких до його творів. 

Актуальність дослідження зумовлене потребою 
ціліснішого висвітлення творчого доробку тих іконо-
писців минулого, які відіграли особливу роль у фор-
муванні національної самобутності українського мис-
тецтва та мали вплив на розвиток мистецьких про-
цесів свого часу.

Аналіз досліджень. Вперше ширшу характерис-
тику творів Олексія здійснила Віра Свєнціцька, по-
рівнюючи їх з пам’ятками західноукраїнського іконо-
пису того часу [2, с. 255]. Вчена пов’язала діяльність 
майстра з перемишльським малярським осередком 
та вказала на основні індивідуальні риси його твор-
чого почерку. В «Богородиці» з Ровеня дослідниця 
вбачала відгомін кращих традицій монументального 
малярства ХV ст., що важливо зауважити з огляду 
на наші припущення про участь Олексія у монумен-
тальному малярстві. В. Свєнціцька також спосте-
регла певну спорідненість манер письма Олексія та 
анонімного майстра групи ікон, що походять з церк-
ви у с. Багнувате [2, с. 255—257]. 

Розгляд творчості Олексія у пізніших розвідках 
носить доволі спорадичний характер. Детальний ана-
ліз творів майстра та їх пов’язаностей з іконописом 
того періоду на прикладах конкретних пам’яток здій-
снив Олег Сидор, подавши вичерпну каталожну ін-
формацію про ікони Олексія у колекції НМЛ [3, 
с. 89—116]. Дотепер праця О. Сидора залишається 
єдиною узагальнюючою розвідкою про майстра. 

На початку 1990-х рр. до особи Олексія привер-
нув увагу Володимир Александрович, виявивши в 
документах Перемишльського міського архіву відо-
мості пізнішого часу про перемишльського маляра 
Олексія Горошковича, якого ідентифікував з малярем 
Олексієм (Горошкович належав до перемишльсько-
го об’єднаного цеху золотарів, конвісарів та малярів) 
[4; 5]. Ця ідентифікація вірогідна, однак її не можна 
прийняти беззастережно, погоджуючись з думкою 
О. Сидора про те, що на сторінки архівних докумен-
тів могло потрапити ім’я іншого майстра, бо ж у до-
кументах зафіксовані не всі імена мешканців міста, а 
однойменних майстрів знаємо чимало [3, с. 90]. 

Іл. 1. Майстер Олексій. «Успіння Пресвятої Богородиці», 
1547 р., с. Смільник



1363Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Метою і завданнями дослідження є аналіз творів 
майстра Олексія — першого відомого українського 
«підписного» іконописця, у контексті західноукраїн-
ського малярства приблизно 1540—1570-х рр. 

Об’єкт дослідження — ікони майстра Олексія 
та стилістично споріднені з ними пам’ятки західноу-
країнського малярства другої половини ХVІ ст., які 
в основному належать збірці Національного музею 
у Львові імені Андрея Шептицького. 

Хронологічні межі аналізованих пам’яток охоп-
люють другу половину ХVІ ст. 

Основна частина. Усього на сьогодні ідентифіко-
вано шість ікон Олексія. Окрім датованого «Успіння» 

(іл. 1), це — «Богородиця Одигітрія з похвалою» з 
тієї ж церкви у Смільнику (іл. 2), «Богородиця Оди-
гітрія з похвалою» з церкви Покрову Пр. Богороди-
ці у Ровені (іл. 3), «Спас Нерукотворний» з церкви 
св. Параскеви в Устияновій Горішній (іл. 4), «Богоро-
диця Єлеуса» з церкви Різдва Пр. Богородиці у Ліс-
коватому (іл. 5) та збережений у фрагменті «Страш-

Іл. 2. Майстер Олексій. «Богородиця Одигітрія з похва-
лою», 1540-ві рр., с. Смільник

Іл. 3. Майстер Олексій. «Богородиця Одигітрія з похва-
лою», 1540-ві рр., с. Ровень

Іл. 4. Майстер Олексій. «Спас Нерукотворний», 1540‑ві рр., 
с. Устиянова Горішня

Іл.  5. Майстер Олексій. «Богородиця Елеуса», 1540-
ві рр., с. Лісковате



Марія ГЕЛИТОВИЧ1364

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ний Суд» з церкви Перенесення мощей св. Мико-
лая у Руській Бистрій (тепер територія Словаччини) 
(іл. 6). П’ять перших перелічених ікон зберігаються 
в Національному музеї у Львові імені Андрея Шеп-
тицького (далі — НМЛ) 1, остання — у музеї укра-
їнської культури у Свиднику [6] 2. «Богородиця Єле-
уса» з Лісковатого надійшла до музею з експедиції у 
1929 р., інші — були передані Національному музею 
зі збірок розформованого у 1939 р. Музею Богослов-
ської Академії у Львові, куди, у 1934 р. їх привіз з 
експедицій ректор Львівської Богословської Акаде-
мії о. Йосиф Сліпий. 

У творах Олексія наочно простежуються ті змі-
ни, що відбувалися в українському іконописі серед-
ини ХVІ ст. Колишня лаконічна узагальненість об-
разів уступає місце здрібненості форм, палітра стає 
стриманішою, з неї зникають яскраві кольори, по-
силюється графічний елемент. Зміни стосуються та-
кож оформлення обрамлень, тла і німбів, на які на-

1	 Каталог ікон майстра Олексія з колекції НМЛ уклав 
Олег Сидор [3].

2	 Назву статті без відома автора змінив В.  Александро-
вич, приписавши до імені Олексія прізвище Горошкович.

носяться рельєфні геометричні і рослині орнаменти. 
Найважливіші характеристики індивідуального по-
черку майстра — спокійний приглушений колорит, 
каліграфічність рисунка, тональне висвітлення біли-
лом, застосування в моделюванні облич делікатних 
переходів від зелено-оливкового санкиру, до світлої 
вохри без білильного штрихування.

Майже усі перелічені характеристики присутні в 
іконі «Успіння». Вона, як перша збережена підписна 
й датована пам’ятка в історії українського іконопису, 
звісно викликає найбільше зацікавлення. До середи-
ни ХVІ ст. храмових ікон з цим сюжетом збереглися 
лічені одиниці, й усі вони різні за стилістикою та іко-
нографією 3. Пам’ятка зі Смільника представляє най-
давніший приклад іконографії «хмарного» «Успіння» 
в українському іконописі, яка ілюструє чудесне при-
буття на похорон Богоматері апостолів. Вони зобра-
жені у колах у пів постаті, супроводжені ангелами 
на хмарках-вітрах, що мають вигляд фантастичних 
істот. Є тут і сцена Вознесіння Богородиці на небо, 
а також епізод передачі ангелом пояса Богородиці 
апостолові Томі, який на цій іконі також зустрічаємо 
вперше. Не було на давніших пам’ятках і такої ба-
гатолюдної юрби навколо одра Богородиці, де, крім 
апостолів і святителів, присутні диякони, дві особи 
у коронах, юнак з запаленим смолоскипом та жін-
ки. На першому плані оригінально подана мініатюр-
на сценка з невірним Афонієм: караючий його мечем 
архангел Михаїл, зображений меншим за Афонія.

 Багато місця в композиції відведено архітектур-
ному стафажу. Він має вигляд асиметрично розмі-
щених будівель різноманітних форм з високими ма-
сивними стінами, великими прямокутними проріза-
ми вікон, дверей та аркадами. Причому, ліва частина 
цього «міста» відгороджена муром. Така асиметрія 
надає враження руху юрби, яка немов виходить із-
за будівель.

З вкладного тексту дізнаємося, що ікона була 
фундацією Якова. Він жертвував її за своїх батьків 
Гаврила і Хіміїю, за дітей і за всю «братію». 

У подібно формульованому вкладному тексті на 
«Богородиці Одигітрії з похвалою» фігурують іме-
на замовників — подружжя Василя і Хімії. Тут вка-
зано на те, що ікона входила до намісного ряду цьо-
го ж іконостаса церкви Успіння Богородиці та знову 
3	 Ікони з Жукотина [7, s.  6], Андріївки [8], невідомого 

походження [9, іл. 95] та Юськович [10, с. 261].

Іл.  6. Майстер Олексій. «Страшний Суд» (фрагмент), 
1540-ві рр., с. Руська Бистра



1365Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

фіксується ім’я Олексія. Вкладний напис на цій іконі 
підтверджує, що обидві ікони походять з іконостаса 
якоїсь церкви Успіння Пресвятої Богородиці, а отже, 
до церкви у Смільнику вони потрапили пізніше. Від 
тогочасних ікон цього типу «Богородиця» зі Сміль-
ника відрізняється здрібненими фігурками пророків, 
майже фронтальним зображенням малого Спаса на 
руках Богородиці у середнику. У Христа рідкісне для 
української іконографії зображення зосередженої на 
грудях благословляючої правиці — традиційно рука 
відведена вбік. Тільки в майстра Олексія зустрічає-
мо запозичений з Балкан шрифтовий мотив декору 
на одежах у першій парі пророків-первосвященників 
Мелхіседека і Арона. (Оскільки Мельхіседек і Аа-
рон уособлюють старозавітну церкву, текстові еле-
менти на їх фелонах нав’язують до Богородиці, як 
уособлення новозавітної церкви). Той самий іконо-
графічний варіант майстер повторив на іконі з Ро-
веня, однак, тут формат ікони значно більший, що 
зумовило інше, монументальніше вирішення образу 
Богородиці. Не відомо з яких причин автор подає 
асиметрично розмістив постаті пророків у нижньому 
ряді, серед яких зображення Йоакима і Анни змі-
щені ліворуч. Інакше на цій іконі драпірується ма-
форій Богородиці — багатьма глибокими складка-
ми на рукавах. 

Індивідуальна манера майстра найвиразніше ви-
явлена в характері ликів на іконах «Спаса Неру-
котворного» та «Богородиці Елеуси». Риси облич-
чя надзвичайно витончені, форми модельовані делі-
катним нюансуванням висвітлень. Майстер уникає 
білильного штрихування або використовує його мі-
німально; оливковий санкир непомітно переходить у 
світле вохрення, що надає ликам об’ємності. На цих 
двох іконах чи не найкраще виявлена властива манері 
Олексія тенденція до здрібнення і деталізації форм, 
їх пластичність, майстерність в опрацюванні дета-
лей, філігранність рисунку. Майстер Олексій вно-
сить нове розуміння іконного образу Спаса і Бого-
родиці, яке розвинуть його послідовники.

Серед зображень «Спаса Нерукотворного», що в 
українському іконописі значного поширення набули 
у ХVІ ст. і мали декілька іконографічних варіантів, 
ікона Олексія наслідує найбільш традиційний із них, 
де полотнище з образом Христа тримають арханге-
ли Михаїл і Гавриїл, стоячи обабіч нього у легкому 
повороті до центру. Невеликий лик Спаса розміще-

ний у верхній частині полотна. Риси обличчя Хрис-
та підкреслено витончені, виразні: овал лику злегка 
видовжений, чоло високе, опукле, ніс і вуста малень-
кі, тонкі, розріз очей мигдалевидний. У цій іконі осо-
бливо виявилася властива Олексію увага до елемен-
тів декору — орнаментальні оздоби він щедро ви-
користовує на одежах ангелів, широка облямівка на 
хітонах з білими цятками що імітують перли, й такі 
ж білі потрійні цятки розкинені на гіматії Михаїла й 
хітоні Гавриїла. Цей цяткований мотив Олексій часто 
використовує в оздобах одеж інших персонажів — 
пророків, а також на мафорії Богородиці на іконі з 
Ліскватого. Вишуканість оздоб на тканинах допо-
внює рельєфний візерунок тла і обрамлення, до того 
ж, посередині обрамлень введено чотирипелюсткові 
розетки на чорному прямокутнику.

Щедро використана орнаментика й на іконі «Бо-
городиці Елеуси» з Лісковатого. Це один із показо-
вих образів цього іконографічного типу українських 
ікон ХVІ ст. Обличчя Богородиці сповнене ліриз-
му й ніжності. Ісус з довірою пригортається до щоки 
Матері. Образ малого Спасителя по-дитячому жва-
вий, що підкреслює динамічно розвіяний за спиною, 
наче крило, кінець гіматія. Звертає увагу витонче-
ність у моделюванні форм, ювелірна майстерність у 
відтворенні оздоб на одежах. Вишукана й колорис-
тика цієї ікони з дзвінкими акцентами білого, невели-
ких вкраплень блакитного та червоного. Мініатюрні 
пів-постаті ангелів у червоному і блакитному колах 
вверху на тлі підсилюють камерний характер зобра-
ження, а ошатності йому додає рельєфний рослин-
ний візерунок тла й німбу Богородиці. 

Внизу вміщений фундаційний текст, загальне фор-
мулювання якого аналогічне, як на іконах зі Сміль-
ника, однак значні втрати фарбового шару унемож-
ливлюють відчитати його в цілості. Згадане у цьому 
тексті ім’я Іван, треба гадати, належить замовни-
ку ікони. 

Вкладні тексти на трьох із шести відомих робіт 
Олексія, свідчать про те, що він був шанованим май-
стром і мав відповідальні замовлення. 

Щодо «Страшного Суду», то це найдавніша укра-
їнська ікона, у якій, т. зв. «дорога митарств» винесе-
на на лівий край композиції, а регістри мають стро-
го паралельне розташування. Такий іконографічний 
тип в українському іконописі набув поширення якраз 
від середини ХVІ ст. Він змінив, хоча не цілком ви-



Марія ГЕЛИТОВИЧ1366

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

тіснив, давніший варіант — з зображенням «дороги 
митарств» у центрі у вигляді вужа (приклад цього 
типу іконографії демонструють найдавніші збережені 
ікони «Страшного Суду» з Ванівки і Мшанця, а та-
кож ряд ікон першої половини ХVІ ст. [10, с. 102—
106; 11]). Ікона збережена не повністю. Втрачена 
частина дошки з зображенням правої частини ком-
позиції. Крім цього, значно пошкоджений живопис 
з найбільшими його втратами в правій і нижній час-
тині дошки. 

У середині XVІ  ст. у «Страшних Судах», які 
представляють найскладніші щодо іконографії ком-
позиції, що поєднують у собі багато сцен, а тому ма-
ють багато версій, не стільки в загальній компози-
ційній структурі, як у трактуванні її окремих елемен-
тів, відбувається певне «скорочення» іконографічної 
програми. Такий «скорочений» варіант використано 
в іконі Олексія. У ній відсутнє зображення «Небес-
ного Царства» (Нового Єрусалиму); ряд апостолів 
зображений у верхньому регістрі разом з рядом ан-
гелів, які стоять за апостолами. До іконографічних 
особливостей належить й зображення сцени Раю. 
Приблизно від середини ХVІ ст. його композиція, 
раніше замкнена колом, частіше показана обрамле-
ною зображенням мурів. На іконі Олексія сцені раю 
відведено багато місця. «Лоно Авраамове» показа-
не тут поряд з «Богородицею на троні з архангела-
ми Михаїлом і Гавриїлом», а не традиційно, нижче. 
За спиною персонажів — високі червоні квіти, як 
атрибут Раю, який у богослужбовій літературі нази-
вають «місцем квітучим». Цю сцену замикає своє-
рідна стіна зі ступінчастими виступами, вверху вона 
має форму арки.

Ікона Олексія демонструє той варіант, який був 
більше зорієнтований на балканські зразки. Це осо-
бливо простежується у сцені раю, зокрема у тракту-
ванні «Лона Авраамового», де на колінах Авраама 
зображена душа убогого Лазаря. 

У багатофігурних сценах Олексій любить «ущіль-
нювати» розміщення постатей, як в «Успінні» зі 
Смільника. У «Страшному Суді» це виявилося ще 
наочніше. У цій іконі присутній той самий набір ви-
ражальних засобів, що й в інших його іконах (спосіб 
моделювання ликів, їх характер, постави фігур, орна-
ментика одеж, тощо). Так, зокрема, бачимо анало-
гічні зображення святителів і пророків у «Страшно-
му Суді» і пророків, на клеймах ікони «Богородиці 

Одигітрії» зі Смільника. До того ж, клейма мають 
таке саме золотисто-охристе тло, як на «Страшно-
му Суді». Ікона з церкви у Руській Бистрій майстра 
Олексія є також важливим фактом поширення ікон 
малярів перемишльського малярського осередку на 
територію Пряшівщини, яка тоді належала до пере-
мишльської єпархії. Цей факт особливо важливий 
й з огляду на обмежений, фрагментарний характер 
джерельних відомостей про тодішніх малярів і мис-
тецькі контакти перемишльських майстрів з іншими 
регіонами [12]. (Усі інші твори Олексія походять з 
пограниччя Бойківщини та Лемківщини.) Якраз на 
час діяльності Олексія — середину ХVІ ст., припа-
дає останнє піднесення Перемишля, як малярського 
центру, що занепадає в другій половині століття.

До кола пам’яток найближчих за часом створен-
ня і стилістикою до творів Олексія належать міні-
атюри Євангелії з Хишевичів 1546 р. (зберігаєть-
ся в НМЛ) [13, с. 334—337]. Ми ідентифікуємо 
їх автора з майстром Олексієм [14]. Як і «Успіння» 
зі Смільника, Хишевичівське Євангеліє входить у 
ряд ключових пам’яток українського малярства, де-
монструючи його найвищі мистецькі здобутки. Слід 
зазначити, що в історії української рукописної кни-
ги це Євангеліє також належить до перших датова-
них пам’яток XVI ст., водночас, це один із не бага-
тьох прикладів рукописів середини XVI ст., худож-
нє оформлення яких відзначається особливо високим 
мистецьким і професійним рівнем.

Збереглися усі чотири його мініатюри з зобра-
женням євангелістів, показаних традиційно за пи-
санням своїх Євангелій. Невеликі постаті, окрім св. 
Івана, зображені на тлі умовних інтер’єрів, яким май-
стер відводить багато місця, подібно, як це бачимо 
на «Успінні» зі Смільника, де архітектурний стафаж 
займає значний простір композиції. У характері об-
лич простежується певна індивідуалізація, у моделю-
ванні — тенденція до об’ємного трактування форм. 
Одяг та антураж мають площинно-декоративний ха-
рактер. У зображенні архітектурних форм, тла і по-
зему щедро використані елементи декору. У міні-
атюрі «Єв. Лука» (іл. 7) мотив візерунку на тлі у 
вигляді завитків, подібний як на іконі «Богородиця 
Елеуса» з Лісковатого. Подібно вирішена мініатюра 
«Єв. Матвій». Тип лику Матвія — старця з довгою 
сивою бородою, має близький відповідник в образі 
одного із апостолів на іконі «Успіння». 



1367Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Колорит мініатюр побудований на зіставленні на-
сичених синіх, червоних та зелених барв (одежа, тло, 
позем) та світлих сіро-блакитних і рожево-цеглистих 
(меблі, будівлі). Форми модельовані білильними ге-
ометризованими світлами. Трактування облич харак-
терне для іконопису — використані прийоми дбайли-
вого нанесення білильних висвітлень щільними маз-
ками по холодному оливково-вохристому санкир’ю, 
а півтони на чолі і щоках покладені делікатними маз-
ками півпрозорим рожевим кольором. 

Ми вже неодноразово висловлювали припущення 
про причетність майстра Олексія до монументаль-
ного малярства — конкретно, до розписів двох му-
рованих монастирських церков: Спасопреображен-
ської у с. Спас та св. Онуфрія у с. Лаврові [14; 15, 
с. 20—21]. Перша з них, заснована в кінці ХІІІ ст., 
була розібрана у 1816 р., а про її розписи збереглися 
вкрай обмежені відомості. Як засвідчував їх вклад-
ний текст, церква була розписана з ініціативи вла-
дики Арсенія Терлецького у 1547 р. [16; 17]. Зау-
важмо, формулювання вкладного тексту, аналогічне 
як на іконі майстра Олексія «Успіння», створеній у 
тому ж 1547 р.

У близькому часі виконані й розписи у церкві Свя-
того Онуфрія у Лаврові, на що вказують їх образно-
стилістичні характеристики, а дві розглянуті датовані 
пам’ятки малярства — «Успіння» 1547 р. зі Сміль-
ника та ілюміноване Євангеліє 1546 р. з Хишевичів, 
підтверджують це датування, що у давнішій літера-
турі окреслювалося кінцем XV ст. [18, с. 179]. 

Фрески Лаврова — рідкісний пам’ятник україн-
ського монументального малярства того часу. Рід-
кісні вони й за своєю тематикою, оскільки вперше 
в українському мистецтві представляють ілюстрації 
Акафісту Богородиці [19]. 

Тема Акафісту Богородиці була найбільше поши-
реною серед зображень інспірованих літературними 
пам’ятками теологічно-повчального змісту [20; 21]. 
Значно розвинулась ця тема в монументальному ма-
лярстві Валахії в середині ХVI ст. [22]. З молдаво-
валаськими розписами фрески Лаврова мають іко-
нографічні паралелі. Проте, питання іконографії ви-
магають окремого дослідження.

Розписи збереглися в бабинці храму. Зображен-
ня розгортаються трьома горизонтальними смуга-
ми. Основний цикл — сцени на теми ікосів і конда-
ків акафісту. На південній стіні розміщено сюжети 

його першої, історичної частини — про таїнство Діви 
Марії; на північній — другої, богословської — роз-
думи над правдами віри про Богородицю. Цей цикл, 
традиційно, відповідно до такої тематики, супрово-
джують зображення Вселенських Соборів, котрі за-
ймають верхню площину обох стін. Розділяє ці два 
цикли орнаментальний фриз та смуга з поясними зо-
браженнями святителів у медальйонах.

Фрески збереглись фрагментами. Уціліло менше 
третини із всієї площі розписів, що зараз унеможлив-
лює реконструкцію іконографії деяких навіть част-
ково втрачених сцен. 

Іл.  7. «Євангеліст Лука», 1546  р. мініатюра Євангелії з 
церкви св. Пилипа, с. Хишевичі

Іл. 8. «Розмова св. Йосифа і Пречистої Діви Марії» (фрес-
ка), середина XVI ст., церква св. Онуфрія, с. Лаврів



Марія ГЕЛИТОВИЧ1368

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Сценам південної стіни бабинця властивий лірич-
ний, інтимний настрій. Найповніше тут збережена 
сцена «Розмова Йосифа і Пречистої Діви Марії», 
що ілюструє текст 4-го кондака («Бурею глибоких 
сумнівів охоплений, праведний Йосиф ...») (іл. 8). 
Крім цієї сцени, на південній стіні збереглося ще 
дві — «Похід трьох царів» та «Поклін царів». Як 
можна здогадатись з невеликого фрагменту, наступ-
ною за ними була композиція «Від’їзд царів». 

Ряд прикмет у манері виконання фресок північної 
стіни (темніша і суворіша кольорова гама з ширшою 
градацією відтінків, графічніше окреслення форм, 
відмінності у трактуванні архітектурного стафажу 
та елементів орнаменту, відсутність граф’ї) дозво-
ляє приписати їх іншому майстрові або групі май-
стрів. Композиційним центром і водночас емоцій-
ною кульмінацією у розвитку цих сюжетів є ілю-
страція 10-го  кондака «Спасти бажаючи світ...» 
вирішена як «Розп’яття з пристоячими». Оба-
біч неї розміщені дві сцени: ліворуч  — ілюстра-
ція 10-го ікосу «Стіна єси дівам» (іл. 9), яка по-
дається у близькому до західного іконографічного 
типу «Madonna della misericordia», праворуч  — 
13-го кондака «О всеоспівана мати», де зображе-
но поклоніння іконі Богоматері. Колорит стінопису 
вирішений у теплих, гармонійно поєднаних барвах 
з домінуванням вохристих, рожевих та блакитних 

тонів. Звучність кольорових акцентів — великих 
золотисто-жовтих німбів, білих велюмів, червоних 
смуг, що розділюють сцени та регістри — підси-
лена глибокою, темною синявою тла (зауважмо, у 
мініатюрах хишевицького Євангелія — також гли-
боке синє тло).

Одна із сцен південної стіни — «Поклоніння ца-
рів»  — має повторення у храмовій іконі з церк-
ви у Бусовиськах, що, згідно підпису на ній, ін-
терпретується як «Собор Пресвятої Богородиці». 
Ікона з Бусовиськ не лише іконографією, а й ма-
нерою письма майже аналогічна відповідній сцені 
стінопису. (Треба відзначити, що й манера пись-
ма фресок близька до іконописної). Немає сумні-
ву, що автором цієї ікони був майстер лаврівських 
розписів. Ця ікона належить до найчастіше публі-
кованих пам’яток українського іконопису, оскіль-
ки привертає увагу не тільки своїми мистецькими 
якостями, а й оригінальною композицією. Храмо-
вих ікон ХVІ ст. з цим сюжетом відомо не багато і 
майже усі вони походять з Бойківщини 4. При спіль-
них іконографічно-композиційних моментах, кожна 
з них має свої відмінності. Тема Собору Богороди-
ці безпосередньо пов’язана з Різдвом Христовим; 
її основна ідея — возвеличення Богородиці, яка за-
вжди у цьому сюжеті є композиційним і смисловим 
центром: Марія показана на троні з малим Спасите-
лем. Ікона з Бусовиськ демонструє не типовий іко-
нографічний варіант, у якому Богородиця, займа-
ючи центральне місце в композиції, зображена не 
по центрі, а ліворуч, поверненою назустріч царям, 
один з яких цілує ніжку малому Ісусові. 

Отож, аналізуючи засоби малярства та художньо-
образне вирішення лаврівських фресок, припускає-
мо, що їх виконали приблизно в середині ХVІ ст. 
українські майстри, які могли бути пов’язаними з 
перемишльським малярським осередком. Імовір-
на їх участь не тільки у розписах церкви сусіднього 
Спаського монастиря 1547 р., а й у розписах не збе-
реженого кафедрального собору Різдва Івана Хрес-
тителя у Перемишлі бл. 1543 р. [26, с. 184]. Існує й 
інше припущення, що при Спаському монастирі іс-
нувала своя малярська майстерня, яка обслуговува-
ла ці терени [27, с. 483].

4	 Це, зокрема, дві ікони з Либохори [23, іл. 113, 115], ікона 
з Дудинців [24, іл. 480], ікона з Бусовиськ [24, іл. 209], 
процесійна ікона з Блажева [25, с. 136]. 

Іл. 9. «Богородиця» (фрагмент фрески «Стіна єси дівам), 
середина XVI ст., церква св. Онуфрія, с. Лаврів



1369Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Щодо пов’язаностей творів майстра Олексія з то-
гочасним іконописом, то вже було вказано на групу 
стилістично-споріднених пам’яток, які створювали-
ся у малярському осередку, до якого належав Олек-
сій. Це ікони з Ільника, Ясінки Масьової, Кам’янки, 
Малнова, Ванівки, Мражниці, Багнуватого й ін. [3, 
с. 90—91]. До цього кола слід залічити ще інші, не 
впроваджені до літератури, ікони. 

Мабуть, найвищих мистецьких оцінок серед них 
заслуговують твори автора ікон «Св.  Микита бі-
соборець», «св.  Архангел Михаїл з діяннями», 
«Розп’яття з пристоячими» з церкви св. Параскеви у 
с. Ільник. Не дарма, свого часу Іларіон Свєнціцький 
назвав його «великим митцем з Ільника» [28]. Ха-
рактер і манера письма майстра наглядно виявляєть-
ся в «Архангелі Михаїлі», передусім у зображенні 
постаті Архангела у середнику. Елегантність поста-
ви, видовжені пропорції фігури, плавність ліній, ме-
лодійність барв — усе створює образ одухотворено-
піднесений, позбавлений тілесності. Безтілесної лег-
кості фігурі надає і невимушений поворот (легкий 
контрапост); не потребуючи опори, піхви, які він 
тримає, здається, не торкаються землі 5.

Особливої уваги заслуговує зображення «Св. Ми-
кити бісоборця», що є унікальним у ХVІ ст. в укра-
їнському іконопису й мистецтві загалом. Цей образ 
був популярний ще в часи Київської Русі. В укра-
їнських іконах св. Микита вперше зустрічається на 
«Святцях» ХІІІ ст. з церкви Вознесіння Господньо-
го у Яворі (до речі, село Явора знаходиться в тому 
ж районі, поблизу Ільника), але не як бісоборець, а 
як святий воїн [10, іл. 1]. Як мученик, зображений 
св. Микита на іконі з подвійним сюжетом «В’їзд в 
Єрусалим. Св. Микита» середини ХVІ ст. з церк-
ви Покрову Пресвятої Богородиці у Трушевичах 
[24, іл. 192]. Отже, ікону з Ільника можна вважа-
ти найдавнішим зразком цієї іконографії в україн-
ському іконописі.

Той самий характер образу воїна, який бачимо на 
іконі св.  Микити та св.  Архангела Михаїла, май-
стер передав і в зображенні сотника Лонгина на іко-
ні «Розп’яття з пристоячими» (іл. 10). Ікона з Іль-
ника — одне з кращих вирішень цієї теми в україн-

5	 Ікона ймовірно, була храмовою і походила з не збере-
женої церкви св. Михаїла, існування якої в Ільнику за-
свідчує згадка про неї у вкладному написі, виявленому у 
львівському стародруку [29, с. 72]. 

Іл.  10. «Розп’яття з пристоячими», середина XVI  ст., 
с. Ільник

Іл. 11. «Пристоячі Богородиця і Марія Магдалина», близь-
ко середини XVI ст., с. Ясінка Масьова



Марія ГЕЛИТОВИЧ1370

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ському іконописі середини ХVІ ст. Постава сотника 
виявляє рішучість, енергійність, готовність до дії, на 
противагу іншим персонажам, образи яких виявля-
ють глибоку скорботу. Особливо переконливо вона 
виявлена на обличчях Богоматері й Марії Магдали-
ни та у жестах рук обох жінок, що підтримують одна 
одну. Виразу настільки виразних емоцій, переданих 
мімікою жінок, не було у давніших іконах. У цьому 
відношенні найближчими є хіба що образи присто-
ячих на вирізаних по контуру зображення іконах з 
церкви Різдва Христового у Жовкві [28, с. 46], які 
також можна віднести до кращих мистецьких вирі-
шень цієї теми в українському іконописі приблизно 
середини ХVІ ст. Аналогії образного трактування 
пристоячих жінок на іконі з Ясінки Масьової (тепер 
с. Ясениця Турківського району) (іл. 11) 6.

Подібна манера письма й на іконі з цієї ж церкви в 
Ільнику «Апостоли Іван, Петро та Богородиця» [28, 
с. 45]. Вона є важливою пам’яткою, передусім, як 
фрагмент Моління. Твір репрезентує один з найдав-
ніших прикладів конструкції цього ряду з розміщен-
ням трьох постатей на одній іконі. Виходячи з пред-
ставлених персонажів, центральною у цьому ряді мав 
бути Триморфон — «Спас на престолі з архангелами 

6	 НМЛ. Інв. № І-1899.

Михаїлом та Гавриїлом». В традиції молитовних рядів 
українських іконостасів такий конструктивний тип, 
як вказують уцілілі зразки, зазнав поширення при-
близно від середини ХVІ ст. Це був апостольський 
ряд Моління, що прийшов на зміну апостольсько-
святительському [30]. Один з найбільш довершених 
мистецьких зразків Триморфну серед українських 
ікон середини ХVІ ст. демонструє пам’ятка з Мед-
вежої, що відзначається м’якістю контурів, струн-
кістю пропорцій, майстерністю пластичного моделю-
вання [31, il. 19]. В художньо-образному вирішенні 
вона має багато спільного з іконами з Ільника.

У близькій манері виконані ікони групи 
«Розп’яття», «Богородиця і Марія Магдалина» та 
«ап. Іван і сотник Лонгин» з церкви Арх. Михаїла 
у Кам’янці [32, іл. 347], «Богородиця Одигітрія з 
похвалою» з церкви св. Параскеви у Ясінці Масьо-
вій [24, іл. 165], та з церкви Воздвиження Чесного 
Хреста у Дрогобичі [24, іл. 256] «Св. Миколай з 
житієм» з церкви Успіння Пресвятої Богородиці у 
Мражниці [33, с. 60—65], «Св. Миколай» з церкви 
св. Миколая у с. Довгому [28, с. 46], «Св. Мико-
лай» з Блажева [9, іл. 52], «св. Параскева з житієм» 
з Дальови [32, іл. 653, 654]. Тонка філігранна лінія, 
що окреслює контури фігур і бганки одеж, вишука-
не поєднання барв, видовжені пропорції постатей — 
такі основні характеристики усіх цих пам’яток. 

Якщо майстра ікон з Ільника умовно можна вва-
жати попередником чи сучасником Олексія, то його 
талановитим послідовником з яскраво вираженою ін-
дивідуальною манерою письма був анонімний майстер 
ікон з церкви Вознесіння Господнього з с. Багнувато-
го (колись — с. Багновате, Турківський район). 

Творчість цього майстра, у порівнянні з творчістю 
Олексія, досліджена значно скромніше. Його ікони 
не уступають іконам Олексія ні мистецькими вартос-
тями, ні новаторством художньо-образної мови. На 
відміну від ікон Олексія, твори «майстра ікон з Баг-
нуватого» не каталогізовані й окремо не розглядали-
ся, хоча вони репрезентують найоригінальніші твор-
чі інтерпретації усталених зразків в іконописі другої 
половини XVI ст. На сьогодні ідентифіковано вісім 
його ікон, майже стільки ж, як в Олексія, до того 
ж, частина із них представляє ту саму тематику, що 
дає змогу для їх наочного порівняння. Це «Страсті 
Господні» [34, с. 132—133], «Страшний суд» [34, 
с. 134—135] (іл. 12), «Богородиця Одигітрія з по-

Іл. 12. «Страшний Суд», 1560—1570-ті рр., с. Багнувате



1371Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

хвалою» [35, с. 42—45] (іл. 13), «Спас Нерукот-
ворний» [9, іл. 106] (іл. 14), «Розп’яття» [31, с. 120] 
(іл. 15), «Знамення Богородиці» [34, с. 122] (усі — 
з церкви у Багнуватому), «Спас у гробі» з церк-
ви св. Миколая у Старому Самборі [24, іл. 191] та 
«Старозавітна Трійця» невідомого походження [32, 
іл. 439] (іл. 16) (усі — в збірці НМЛ). 

Істотною характеристикою творів «майстра ікон 
з Багнуватого» є своєрідність типажів. Його ком-
позиції не позбавлені подібної, як в Олексія, камер-
ності. Виразності облич маляр досягає чітким рисун-
ком маленьких пухких вуст і заокругленого підборід-
дя, оригінальною стилізацією вуха, верхньої повіки з 
нанесенням довгих вій, різкими, швидко кладеними 
штрихами білил під очима. Доволі активні білильні 
висвітлення й на драперіях; лінії рисунку, який вони 
творять, не надто філігранні, подекуди тверді, ла-
мані. Мають ікони цього майстра і свій колорит; він 
будується на багатих відтінках бузкових, блакитних, 
червоних та золотисто-жовтих барв. 

Ікони «Страшний Суд» і «Страсті Господні» з 
Багнуватого є першим прикладом збережених пар-
них ікон цього типу, виконаних одним майстром. По-
дібних парних ікон збереглося дуже мало. Обидві 
містять обширні тексти і мають чимало нового у своїй 
іконографії. Так, на «Страшному Суді», як і на іконі 
Олексія, т. зв. «дорога митарств» винесена на лівий 
край ікони. Подібне і трактування раю, зокрема у зо-
браженні «Лона Авраамового», де на колінах Авра-
ама показана душа убогого Лазаря. Бачимо тут і ці-
кавий рисунок мурованої триконхової церкви, який 
наводить на думку, що він виконаний з натури. 

«Страсті Господні» з Багнуватого, так само, як і 
«Страшний Суд», належать до найдавніших україн-
ських ікон на цю тему. З давнішого часу збереглося 
усього декілька прикладів — ікони другої полови-
ни XV зі с. Здвижень, та початку ХVІ ст. з Жо-
гатина, Трушевич, Мігової, та Угерець [10, іл. 39, 
41, 81, 82, 105]. Порівняно з ними, ікона з Баг-
нуватого ілюструє нові тенденції у композиційно-
образній системі твору. Її характеризує певна «ка-
мерність» композиції, увага до опрацювання деталей 
та відтворення реалій навколишньої, сучасної май-
строві, дійсності. Іконографія відзначається порів-
няно невеликою центральною сценою «Розп’яття» 
з шістнадцятьма меншими сценками, розміщеними 
навколо неї. Такий композиційний варіант з неве-

ликим середником став найпоширенішим у пізнішо-
му часі. Тут чи не вперше в українському іконописі 
так відверто фіксується тогочасний костюм, зброя 
та ін. Типи т. зв. не канонізованих персонажів ви-
разно індивідуалізовані, негативні дійові особи трак-
товані гротескно.

До найважливіших характеристик іконопису се-
редини XVІ  ст. належать образні зміни, зокрема 
життєвої конкретизації набуває образ Богородиці. 
У «майстра ікон з Багнуватого» найбільш виразно ці 
тенденції виявлені на іконі «Богородиці Одигітрії з 
похвалою». Загальною іконографією вона вписуєть-
ся в ряд ікон середини — другої половини XVІ ст., 
водночас, має свої відмінні деталі, як, наприклад, 
жест правої руки Богородиці, яким Вона не стільки 
вказує на Спаса, як ніжно торкається Його коліна. 
Постаті пророків подані в енергійному русі. 

Іл.  13. Богородиця Одигітрія з похвалою», 1560—1570-
ті рр., с. Багнувате

Іл. 14. «Спас Нерукотворний»,1560—1570-ті рр., с. Баг-
нувате



Марія ГЕЛИТОВИЧ1372

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

«Майстер ікон з Багнуватого» — автор круглої 
ікони (тондо) «Знамення Богородиці», яка є пер-
шим прикладом цього типу української ікони. Вона 
могла служити завершенням іконостаса, або бути 
запрестольною. Нещодавно уточнено визначення її 
богословсько-символічного змісту як «Тобою раду-
ється» [37]. Ікона представляє пів фігурне зобра-
ження Богородиці-Оранти з Христом-Еммануїлом 
перед грудьми, який благословляє обома руками. 

Краї ікони обрамлені двома смугами: на одній із них 
зображені голівки херувимів, на іншій — вміщений 
текст гімну Івана Дамаскина «О Тебі радується ... «. 
Пізніші ікони цього типу в українському мистецтві 
маємо щойно від другої половини XVІІ ст. [38].

Унікальним зразком є ікона «Христос у гробі» 
на якій Спаситель зображений стоячи у саркофа-
зі зі схрещеними на грудях руками. Позаду сарко-
фагу — хрест і два ангели у білих одежах, а в кутах 
композиції, у колах, вміщені крилаті постаті єванге-
лістів. Подібні самостійні сюжети знаходимо на най-
давніших українських антимінсах, які, однак, дату-
ються вже XVІІ ст. Тут майстер повторив той са-
мий тип лику Христа, який бачимо на вирізаному по 
контуру «Розп’ятті», що, мабуть, було завершен-
ням іконостаса. 

Характер лику Спаса у творах «майстра ікон з 
Багнуватого» найкраще репрезентує «Спас Неру-
котворний». Обличчя з чіткими, виразними рисами, 
очі невеликі, обрамлені чорними короткими брова-
ми, вуста повні, невеликі, мають характерну для об-
лич цього майстра лінію під нижньою губою; волос-
ся чотирма довгими динамічно-хвилястими пасмами 
розходиться далеко в боки…

Ікона «Старозавітна Трійця» могла займати місце 
над дияконськими дверми. На це вказує видовже-
ний формат її композиції. Майстер повторив той са-
мий натюрморт на столі, що й у сцені «Тайна вече-
ря» у «Страстях Господніх».

На підставі досліджень текстів на іконах «Страс-
тей Господніх» і «Страшного Суду» у яких виявле-
на діалектна говірка околиць сіл Лопушанки і Су-
шиці, можна припустити, що автор походив звід-
ти; він міг бути монахом монастиря у Сушиці, який 
підлягав Спаському монастирю [39, с. 190—192]. 
Виходячи з мистецьких характеристик його творів, 
«майстер ікон з Багнуватого», як і майстер Олексій, 
мав вплив на сучасних іконописців. Пов’язаності з 
ним виявляють твори анонімного майстра з церкви 
св. Миколая у Лопушанці Хоминій («Спас Панто-
кратор», «Св. Миколай», «Спас Нерукотворний») 
[15, іл. 36—38]. Їх перебільшена, незвична, майже 
гротескна експресія ликів, характер типажу, ще ви-
разніші, ніж на іконах з Багнуватого. 

Творчість анонімного «майстра ікон з Багнува-
того» досі досліджена незаслужено скромно. Його 
конкретніше місце і значення в історії української 

Іл. 15. «Розп’яття», 1560—1570-ті рр., с. Багнувате

Іл.  16. «Старозавітна Трійця», 1560—1570-ті  рр., похо-
дження невідоме



1373Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ікони ще належить з’ясувати, зокрема у контексті 
молдаво-балканських впливів. Не достатньо чітко у 
літературі окреслений і час діяльності цього майстра. 
Виходячи з дотеперішніх досліджень творів, їх най-
вірогідніше датування — 1550—1560-ті рр.

Ту ж стилістику, у якій працював майстер Олек-
сій, розвиває майстер двох ікон з церкви св. Парас-
кеви у Малнові — «Різдво Христове» та «Зішес-
тя в ад», виконаних, мабуть, не пізніше 1560-х рр. 
[32, іл. 418, 419]. Якщо вони належали до празни-
кового циклу не збереженого іконостаса, то це був 
один із найпізніших прикладів високих празнико-
вих рядів. «Різдво Христове» з Малнова вперше в 
українській іконографії репрезентує нове трактуван-
ня цього сюжету, що матиме поширення від кінця 
століття, де Богородиця зображена в «реальному» 
середовищі, сидячи перед клунею. Майстер подає 
своє бачення події Різдва Христового. Він надає 
розповіді фольклорного забарвлення, що виявляєть-
ся, зокрема у супровідних підписах, співзвучних з 
пісенною народною творчістю; у них простежується 
також діалектна бойківська говірка («тріє цари со 
дари», «Єсиф»). Унікальність іконографії цієї іко-
ни — у трактуванні сцени купелі малого Спаса, роз-
міщеної безпосередньо перед Богородицею. Зобра-
жено власне момент після купелі — виглядає так, 
ніби повитуха щойно передала сповите немовля на 
руки Діви Марії. Не традиційне розміщення анге-
лів — вони показані над дахом стаєнки. Слід за-
значити, якраз «Різдво Христове» було серед тих 
сюжетів, у які найшвидше проникали нові іконо-
графічні зразки.

 «Зішестя в ад» виконано у більш традиційній ре-
дакції. Однак і тут виявилися оригінальні моменти її 
інтерпретації. Ад зображений у вигляді велетенської 
зубастої пащі потвори, в центрі якої розміщені во-
рота; під ними — зв’язаний ланцюгами диявол. Він 
боязко оглядається на Спасителя, що, стоячи на во-
ротах, переможно крокує вправо з великим двора-
менним хрестом, а іншою рукою, різко повернувшись 
вліво, підносить Адама. Кінець гіматія Спаса висо-
ко здійнявся вгору; його ритмічно укладені складки 
мають певний перегук з ритмами виступів чотирьох 
шпилів гір-лещадок на тлі. Крім традиційних пер-
сонажів, тут у вигляді сповитих немовлят зображе-
ні душі праведників, як це часто показано у сценах 
«Воскресіння з мертвих» на іконах Страшного Суду. 

Бойківська говірка простежується у мові написів і на 
цій іконі (на воротах аду: Диявол совязан; внизу, на 
пащі аду: Адь испусти ияжникы (в’язнів) 7.

До малнівських празників схожа художньо-
образним ладом ікона з церкви Різдва Пр. Богоро-
диці у Ванівці «св. Юрій Змієборець» [31, іл. 26] 
(іл. 17). Слід зауважити, іконографія «Юрія Зміє-
борця» в українському іконописі до середини XVІ ст. 
відома за не багатьма зразками 8. У них дія переваж-
но розгортається на тлі гладкого тла з низькою лі-
нією горизонту та невисокими скелястими гірками. 
На іконі з Ванівки низький горизонт чи не вперше 
змінюється високими горами з динамічними схила-
ми, порослими білими високими травами. Розплас-
таний змій, по якому спокійно крокує кінь, урочис-
та постава вершника, що переможно пронизує пащу 
потвори, владний жест царівни, яким вона вказує до-
рогу вершнику — усе надає сцені відчуття урочис-
того торжества звитяги. 

Подібною виразністю, динамікою та характером 
образів володіють ікони анонімного майстра з церк-

7	 Висловлюємо вдячність Іванові Лучуку за консультації в 
прочитанні цього напису.

8	 Крім ікон XІV ст. зі Станилі і Кропивника [40], ванів-
ській іконі передують ікони початку XVІ ст. з Дальови, 
Здвиження, Жогатина [24, іл. 113, 90, 134] й, дещо піз-
ніша, мабуть середини XVІ ст., ікона з Журавина [24, 
іл.  117]. Ікона середини XVІ ст. св. Юрія з монастир-
ської церкви у с. Ступниця репрезентує іншу, т. зв. готи-
зуючу мистецьку традицію [24, іл. 91].

Іл. 17. «Св. Юрій Змієборець», 1560—1570-ті рр., с. Ва-
нівка



Марія ГЕЛИТОВИЧ1374

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

ви Собору Архангела Михаїла у Ясениці Замковій 
[41], що працював у схожій стилістиці. Його ікони 
з намісного ряду іконостаса цієї церкви — «Спас 
у Славі», «Святі Миколай і Параскева» (іл. 18), 
«Вознесіння Господнє» та «Св. Іван Предтеча» мо-
жуть слугувати показовими зразками професійно-
го малярства того часу. Як і Олексій, цей майстер 
пластично моделює форми ликів. Їх характер дещо 

нагадує типаж ікон Олексія, проте, лики моделю-
ються більш чітким білильним підкресленням верх-
ньої повіки, а нижньої — глибокою трикутною тін-
ню; очі невеликі, але виразні, з чорними зіницями, 
маленькі вуста, прямі, приплюснуті на кінцях носи. 
Образи живі й динамічні. Навіть у таких, здава-
лось би статичних композиціях, як парне зображен-
ня святих Миколая і Параскеви, жвавість облич-
чям надають спрямовані у різні сторони їх погляди. 
Легкий контрапост фігури Параскеви з незначним 
поворотом голови праворуч підкреслює строгість 
образу Миколая у величаво спокійній фронталь-
ній поставі, з зосереджено-суворим виразом об-
личчя. Абстрактне тло з рельєфним ромбовидним 
орнаментом контрастує з експресивним вирішенням 
позему — коричнева «земля» вкрита розмашисто 
мальованими блакитно-сірими кущиками трав. Ця 
ікона є одним кращих прикладів композиційного 
вирішення парного зображення святих в іконопи-
сі ХVІ століття. 

На підставі порівняльного аналізу техніко-техно
логічних та стилістичних і образних характеристик 
маємо підстави висунути припущення про те, що май-
страм, які працювали у тому самому стилістичному 
напрямі і очевидно належали до одного іконописного 
осередку належить ще низка ікон. Це «Розп’яття з 
пристоячими» з Топільниці Долішньої [24, іл. 203], 
фрагмент ікони «св. Миколай з житієм» з Ванів-
ки [33, с. 92], фрагмент ікони «Страшний Суд» з 
Дрогобича [32, іл. 724, 725], «Святі Варвара і Па-
раскева» з Дрогобича [24, іл. 220], «св. Миколай з 
житієм» з Нового Яру [33, с. 86], «Св. Миколай з 
житієм» з Підбужа [33, с. 40], «Св. Миколай» не-
відомого походження (іл. 19) 9, «св. Миколай» з Бо-
берки (іл. 20) 10. У подібній манері працював майстер 
збереженої у фрагменті ікони «Св. Миколай з житі-
єм» з приватної збірки [42, с. 37—39], що очевид-
но походить з тих самих теренів. 

Образи усіх цих ікон відзначаються експресивніс-
тю. У них, як і на іконах майстра Олексія, помітний 
відхід від традиційного характеру ликів: вилицюва-
ті обличчя, виразні ледь розкосі очі, високі брови, 
маленькі вуста. Їм притаманна певна гіперболізація 
жесту, образи сповнені внутрішньої динаміки, що пе-
редається виразом ликів, поставою фігури, жестом, 
9	 НМЛ. Інв. № І-1462.
10	НМЛ. Інв. № І-3922.

Іл. 18. «Святі Миколай і Параскева», 1560—1570-ті рр., 
с. Ясениця Замкова

Іл.  19. «Св.  Миколай», 1560—1570-ті  рр., походження 
невідоме



1375Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

трактуванням одеж, кольором. Кожне з традиційних 
зображень подано оригінально, емоційно. 

Працюючи в одному стилістичному руслі, ці май-
стри володіли своїм індивідуальним почерком; їх іко-
ни репрезентують своєрідні «авангардні» явища в 
українському малярстві XVІ ст. 

Висновки. Ми торкнулися лише частини збереже-
ного фонду іконопису приблизно 1540—1570-х рр. 
Однак у контексті історії української ікони аналізо-
ваний корпус пам’яток є чи не найбільшим промо-
вистим і показовим з огляду на ілюстрацію тих змін і 
тенденцій, передусім художньо-образних, які відбу-
валися в тогочасному іконописі. Найбільші комплек-
си ікон одного майстра — Олексія, анонімних май-
стрів ікон з Ільника та Багнуватого викликають осо-
бливе зацікавлення; можна гадати, ці майстри були 
провідними іконописцями свого часу і мали вплив на 
розвиток сакрального малярства, в тому числі стіно-
пису та мініатюри. Датовані пам’ятки — «Успіння» 
1547 р. Олексія та «Євангеліє» 1546 р. з Хишевич 
дають підстави для точнішого датування стилістично-
споріднених пам’яток. Цінними у цій групі є приклади 
великих монументальних ікон «Страстей Господніх» 
та «Страшного Суду». Вони подають перші приклади 
парних ікон цього типу, виконаних одним майстром. 
Усі ці пам’ятки демонструють високий професійний 
рівень, який в останній чверті століття неухильно йде 
на спад, уступаючи місце т. зв. народним майстрам. 
Ці ікони подають розмаїтий, новий іконографічний 
матеріал. Разом з тим, серед них майже не зустріча-
ються ікони молитовних рядів, як це маємо в інших 
стилістичних групах (наприклад, серед ікон майстра 
іконостаса з церкви Покрову Пресвятої Богородиці 
з Поляни [15, с. 118—128]). 

З 1570-х рр. активно працювали майстри т. зв. 
«кола майстра іконостаса Успенської церкви в На-
конечному» [24, с. 52]. Якраз в іконах цього стиліс-
тичного напряму простежується вплив манери май-
стра Олексія та кола розглянутих творів.

Отож творчість майстра Олексія пов’язується 
з великим пластом української малярської культу-
ри середини XVІ ст., її знаковими пам’ятками. Не-
щодавно розпочате в Національному музеї у Льво-
ві ґрунтовне техніко-технологічне дослідження ікон 
Олексія обіцяє принести нові цікаві відомості, що 
уточнить, поглибить та розширить наші дотеперіш-
ні спостереження і висновки. 

1.	 Національний музей у Львові імені Андрея Шеп-
тицького: альбом. Упоряд.: О. Біла, Н. Вергун, М. Ге-
литович та ін. Київ, 2013. 528 с. 

2.	 Свєнціцька В.І. Живопис ХІV—ХVІ століть. Істо-
рія українського мистецтва. Т  2. Київ, 1967. 
С. 208—274. 

3.	 Сидор О. Ікони майстрів Олексія і Дмитрія в колекції 
Національного музею у Львові (з матеріалів до зведе-
ного каталога збірок НМЛ). Літопис Національного 
музею у Львові. Львів, 2000. № 1 (6). С. 89—152.

4.	 Александрович В. Українське малярство в Перемиш-
лі ХІІІ — початку ХVІІ ст.: Головні проблеми історії. 
Перемишль і Перемиська земля протягом віків: 
збірник наук. праць і матеріалів Міжнародної нау-
кової конференції, організованої Науковим товари-
ством ім.  Т.  Шевченка в Польщі 24—25  червня 
1994  року в Перемишлі. Перемишль; Львів, 1996. 
С. 38—52.

5.	 Александрович В. Олексій Горошкович — перемишльсь
кий маляр середини ХVІ ст. Перемишль і Перемиська 
земля протягом віків: видатні діячі Перемищини. 
Збірник наук. праць і матеріалів Міжнародної нау
кової конференції, Перемишль, 14—15  листопада, 
1998 р. Перемишль; Львів, 2001. С. 100—114.

6.	 Гелитович М. «Страшний Суд» середини XVI ст. пе-
ремишльського маляра Олексія Горошковича з церкви 
Перенесення мощей св.  Миколи с.  Руська-Бистра з 
музею українсько-руської культури у Свиднику. Pra
voslavny Teologicky Zbornik. C. XXII (7). Pravoslavna 

Іл. 20. «Св. Миколай», 1560—1570-ті рр., с. Боберка



Марія ГЕЛИТОВИЧ1376

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

bohoslovecka fakulta Preśovskej university v Preśove. 
Preśov, 1999. S. 321—332.

7.	 Biskupski R. Ikony w zbiorach polskich. Warszawa, 1991. 
44 s.: il.

8.	 Biskupski  R. Ikona Zaśnięca Matki Boskiej z końca 
XV  wieku z cerkwi w Andrzejówce. Series Byzantyna. 
T. II. Warszawa: Nerriton, 2004. S. 123 — 127.

9.	 Гординський  С. Українська ікона 12—18  сторіччя. 
Філядельфія, 1973. 212 с.

10.	 Гелитович М. Українські ікони ХІІІ — початку XVІ 
століть зі збірки Національного музею у Львові 
імені Андрея Шептицького. Київ: Майстер книг, 
2014. 348 с.

11.	 Сидор О. Ікона Страшного Суду з Вільшаниці. Літо-
пис Національного музею у Львові. № 2 (7). Львів, 
2001. С. 79—96.

12.	 Aleksandrowycz W. Malarze w zwiazkach artystycznych 
Przemysla i ziemi przemyskiej XV—XVI wieku. Prze
myskie zapiski historyczne. R.  XI. 1998. Przemysl, 
1999. S. 105—121.

13.	 Запаско  Я.П. Пам’ятки книжкового мистецтва: 
Українська рукописна книга. Львів: Світ, 1995. 
480 с.

14.	 Гелитович М. Мініатюри «Хичевичівського» єванге-
лія 1546 р. у контексті українського малярства серед-
ини XVI  ст. Народознавчі зошити. №  6  (120). 
2014. С. 1203—1210.

15.	 Гелитович М. Ікони Старосамбірщини ХІV—ХVІ 
століть у збірці Національного музею у Львові іме-
ні Андрея Шептицького. Львів: Свічадо, 2010. 
240 с.

16.	 Вуйцик  В. Храм ХІІІ  ст. Спаського монастиря. Ві-
сник інституту «Укрзахідпроектреставрація». 
Ч. 14. Львів, 2004. С. 245—250.

17.	 Слободян  В. Неіснуючі церкви Старосамбірщини. 
Старосамбірщина ІV: альманах. Львів: Афіша, 2008. 
С. 465—498.

18.	 Логвин Г.Н. Монументальний живопис XІV — пер-
шої половини XVІІ  століття. Історія українського 
мистецтва. Т. 2. Київ, 1967. С. 157—207.

19.	 Козак Н. Втрачені фрагменти стінопису церкви Св. Онуф
рія в Лаврові. Бюлетень № 1 (9). Львівський філіал 
ННДРЦ України. Львів, 2007. С. 34—43.

20.	 Myslivec J. Ikonografie Akathistu panny Marie. Seminari-
um Kondakowianum. Praha, 1932. T. V. C. 97—130.

21.	 Грозданов Ц. Илустрациjа химни Богородичног акати-
ста у цркви Богородице перивлепте у Охриду. Зборник 
Светозара Радоjчиhа. Београд, 1969. С. 39—52.

22.	 Babic G. L’ikonographie Constantinopolitane L’acathiste 
dela Vierge a Cozina (Valachie). Зборник радова Ви-
зантолошког института. Кн. ХІV, ХV. Београд, 
1973. С. 176—189.

23.	 Свєнціцький-Святицький І. Ікони Галицької України 
ХV—ХVІ вв. Львів, 1929. XVIII с.: 141 табл.

24.	 Міляєва Л. за участю Гелитович М. Українська ікона 
ХІ—ХVІІІ століть. Київ, 2007. 528 с. 

25.	 Косів Р. Ікони з двобічним зображенням зі збірки На-
ціонального музею у Львові імені Андрея Шептицько-
го (призначення, іконографія та художні особливості). 
Літопис Національного музею у Львові імені Андрея 
Шептицького. Львів, 2010. Вип.  7  (12). С.  136—
154.

26.	 Александрович В. Студії з історії українського ми-
стецтва. Українське малярство ХІІІ—ХV ст. Львів, 
1995. 232 с.

27.	 Свєнціцька В. Крізь віки. Наука і культура. Україна: 
щорічник. 1989. Вип.  23. Київ: Знання. С.  478—
491.

28.	Гелитович М. Великий митець ікон з Ільника (до історії 
музейних надбань і наукових напрацювань Іларіона 
Свєнціцького). Літопис Національного музею у 
Львові імені А. Шептицького. Львів, 2021. № 12 (17). 
С. 43—47.

29.	 Слободян  В. Церкви Турківського району. Львів, 
2003. 200 с.

30.	 Гелитович  М. Ікони молитовного ряду українських 
іконостасів XV—ХVІ ст. Мистецтвознавство Укра
їни. Київ, 2000. С. 57—69.

31.	 Гелитович М. Маловідомі пам’ятки українського іко-
нопису ХV—ХVІ століття (з колекції Національного 
музею у Львові). Zachodnioukraińska sztuka cerkiewna. 
Łańcut, 2004. Część II. S. 57—132.

32.	 Патріарх Димитрій (Ярема). Іконопис Західної Укра
їни ХVІ — поч. ХVІІ ст. Львів: Друкарські куншти, 
2017. 596 с.

33.	 Гелитович  М. Святий Миколай з житієм. Львів: 
Свічадо, 2008. 152 с. 

34.	 Сидор  О. Патріарх Йосиф Сліпий і мистецтво. 
Київ; Рим: Релігійне товариство «Свята Софія» для 
українців-католиків, 2012. 456 с.

35.	 Гелитович М. Богородиця з Дитям і похвалою. Львів: 
Свічадо, 2005. 168 с.

36.	 Федак М. Іконографічні та художньо-стильові особ
ливості ікони «Христос у Гробі» («Людина болю») 
другої третини ХVІ століття зі Старого Самбора. На-
родознавчі зошити. №  4  (136). 2017. С.  928—
934.

37.	 Козак Н. Ікона-тондо з Багнуватого в збірці Націо-
нального музею у Львові ім. А. Шептицького та іко-
нографія» в пост візантійському мистецтві. Збережен-
ня й дослідження історико-культурної спадщини в 
музейних зібраннях: історичні, мистецтвознавчі 
та музеологічні аспекти діяльності: доп. та пові-
домл. міжнародної наук. конф., Львів, 25—27 верес-
ня 2013 р. С. 273—277.

38.	 Косів  Р. Іконопис на тканині в українських храмах 
XVII  — першої половини XVIII  cт.: призначення, 
іконографія, художні особливості. Літопис Національ
ного музею у Львові імені Андрея Шептицького. 
2012. № 9 (14). С. 68—79.

39.	 Коць-Григорчук Л. Лінгвістично-географічне дослід
ження українського діялектного простору. Нью 



1377Творчість майстра Олексія в історії західноукраїнського сакрального малярства 1540—1570-х рр.

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Йорк; Львів: 2002. 268  с. (Наукове товариство 
ім. Шевченка в Америці. Філологічна секція. Мовоз-
навча серія).

40.	 Гелитович М. Юрій Змієборець зі Станилі. Літопис 
Національного музею у Львові імені Андрея Шеп-
тицького. Львів, 2011. Вип. 8 (13). С. 84—87.

41.	 Гелитович М. Ікони майстра середини ХVІ ст. з церк-
ви Архангела Михаїла у Ясениці Замковій. Бюле-
тень. Інформаційний випуск, присвячений 25-річчю 
Львівського філіалу Національного науково-дослід
ного реставраційного центру України. Львів, 2008. 
С. 47—51.

42.	 Давня українська ікона із приватних збірок. Київ: 
Родовід, 2003. 336 с.

REFERENCES
Bila, O., Verhun, N., & Helytovych, M. (Eds.). (2013). 

The Andrey Sheptytsky National Museum in Lviv: al-
bum. Kyiv [in Ukrainian].

Sventsitska, V.I. (1967). Painting of the 14th—16th centuries. 
History of Ukrainian Art, 2, 208—274 [in Ukrainian].

Sydor, O. (2000). Icons by masters Oleksiy and Dmytro in the 
collection of the National Museum in Lviv (from materials 
for the consolidated catalog of NML collections). Chroni-
cle of the National Museum in Lviv, 1 (6), 89—152 [in 
Ukrainian]. 

Aleksandrovych, V. (1996). Ukrainian painting in Przemyśl 
in the 13th — early 17th centuries: Main problems of histo-
ry. Przemysl and the Przemysl Land Through the Ages: 
Collection of scientific papers and materials of the Interna-
tional Scientific Conference organized by the T. Shevchen-
ko Scientific Society in Poland, June 24—25, 1994, in 
Przemysl (Pp. 38—52). Przemysl; Lviv [in Ukrainian]. 

Aleksandrovych, V. (2001). Oleksiy Horoshkovych — a Prze-
mysl painter of the mid-16th century. Przemysl and the Prze-
mysl Land Through the Ages: Prominent figures of the 
Przemyśl region. Collection of scientific papers and mate-
rials of the International Scientific Conference, Przemysl, 
November 14-15, 1998 (Pp. 100—114). Przemysl; Lviv 
[in Ukrainian]. 

Helytovych, M. (1999). «The Last Judgment» of the mid-16-
th century by the Przemysl painter Oleksiy Horoshkovych 
from the Church of the Translation of the Relics of St. Nich-
olas in the village of Ruska Bystra from the Museum of 
Ukrainian-Ruthenian Culture in Svidník. Pravoslavny Teo-
logicky Zbornik, 22 (7), 321—332 [in Ukrainian]. 

Biskupski, R. (1991). Icons in Polish collections. Warszawa 
[in Polish].

Biskupski, R. (2004). The icon of the Dormition of the Moth-
er of God from the end of the 15th century from the church 
in Andrzejowka.  Series Byzantyna,  2, 123—127 [in 
Polish].

Hordynskyi, S. (1973). Ukrainian icon of the 12th—18th cen-
turies. Philadelphia [in Ukrainian]. 

Helytovych, M. (2014). Ukrainian Icons of the 13th — Ear-
ly 16th Centuries from the Collection of the Andrey Shep-

tytsky National Museum in Lviv. Kyiv: Maister knyh [in 
Ukrainian]. 

Sydor, O. (2001). The icon of the Last Judgment from Vilsh-
anytsia. Chronicle of the National Museum in Lviv, 2 (7), 
79—96 [in Ukrainian].

Aleksandrowycz, W. (1999). Painters in the artistic associations 
of Przemysl and the Przemyśl land of the 15th—16th centu-
ries. Przemysl Historical Notes R. XI. 1998 (Pp. 105—
121). Przemysl [in Ukrainian].

Zapasko, Ya.P. (1995). Monuments of book art: The Ukrai-
nian manuscript book. Lviv: Svit [in Ukrainian].

Helytovych, M. (2014). Miniatures of the «Khychevychi» 
Gospel of 1546 in the context of Ukrainian painting of the 
mid-16th century. Ethnology Notebooks, 6 (120), 1203—
1210 [in Ukrainian].

Helytovych, M. (2010). Icons of the Starosambir region of the 
14th—16th centuries in the collection of the Andrey Sheptytsky 
National Museum in Lviv. Lviv: Svichado [in Ukrainian].

Vuitsyk, V. (2004). The 13th-century church of the Spaskyi 
monastery.  Bulletin of the Institute «Ukrzakhidproek-
trestavratsiia», 14, 245—250 [in Ukrainian].

Slobodian, V. (2008). Non-existent churches of the Starosam-
bir region. Starosambirshchyna IV: almanakh (Pp. 465—
498). Lviv: Afisha [in Ukrainian].

Logvyn, H.N. (1967). Monumental painting of the 14th — 
first half of the 17th centuries. History of Ukrainian Art, 2, 
157—207 [in Ukrainian].

Kozak, N. (2007). Lost fragments of the wall painting of the 
Church of St. Onufriy in Lavriv. Lviv branch of the Na-
tional Scientific-Research Restoration Center of Ukraine; 
Biulten, 1 (9), 34—43 [in Ukrainian].

Myslivec, J. (1932). Iconography of the Akathist to the Vir-
gin Mary. Seminarium Kondakowianum, 5, 97—130 [in 
Czech].

Hrozdanaov, Ts. (1969). The illustration of the hymn of the 
Akathist to the Mother of God in the Church of the Vir-
gin Perivleptos in Ohrid. Collection of Svetozar Radojcic 
(Pp. 39—52). Belgrade [in Serbian].

Babic, G. (1973). L’ikonographie Constantinopolitane L’aca
thiste dela Vierge a Cozina (Valachie). Collection of Works 
of the Byzantine Institute, 14/15, 176—189 [in Serbian].

Sventsitskyi-Sviatytskyi, I. (1929). Icons of Galician Ukraine 
of the 15th—16th centuries. Lviv [in Ukrainian].

Miliaieva, L., & Helytovych, M. (2007). Ukrainian icon of 
the 11th—18th centuries. Kyiv [in Ukrainian].

Kosiv, R. (2010). Icons with double-sided images from the 
collection of the Andrey Sheptytsky National Museum in 
Lviv (purpose, iconography, and artistic features). Chron-
icle of the Andrey Sheptytsky National Museum in Lviv 
(Issue 7, pp. 136—154). Lviv [in Ukrainian].

Aleksandrovych, V. (1995). Studies on the history of Ukrai-
nian art. Ukrainian painting of the 13th—15th  centuries. 
Lviv [in Ukrainian].

Sventsitska, V. (1989). Through the ages. Science and Cul-
ture. Ukraine (Issue 23, pp. 478—491). Kyiv: Znannia 
[in Ukrainian].



Марія ГЕЛИТОВИЧ1378

ISSN 1028-5091. Народознавчі зошити. № 6 (186), 2025

Helytovych, M. (2021). The great icon painter from Ilnik (on the 
history of museum acquisitions and scientific works of Ilarion 
Svientsitskyi). Chronicle of the Andrey Sheptytsky National 
Museum in Lviv, 12 (17), 43—47 [in Ukrainian].

Slobodian, V. (2003). Churches of the Turka district. Lviv 
[in Ukrainian].

Helytovych, M. (2000). Icons of the prayer tier of Ukraini-
an iconostases of the 15th—16th centuries. Art Studies of 
Ukraine (Pp. 57—69). Kyiv [in Ukrainian].

Helytovych, M. (2004). Little-known monuments of Ukrainian 
icon painting of the 15th—16th centuries (from the collection 
of the National Museum in Lviv). Western Ukrainian church 
art (Part II, pp. 57—132). Lancut [in Ukrainian].

Patriarkh Dymytriy, (Yarema). (2017). Icon Painting of West-
ern Ukraine of the 16th — early 17th centuries. Lviv: Dru-
karski kunshty [in Ukrainian].

Helytovych, M. (2008). Saint Nicholas with Scenes from His 
Life. Lviv: Svichado [in Ukrainian].

Sydor, O. (2012). Patriarch Josyf Slipy and Art. Kyiv; Rome: 
Relihiine tovarystvo «Sviata Sofiia» dlia ukraintsiv-katolykiv 
[in Ukrainian].

Helytovych, M. (2005). The Mother of God with the Child 
and Praise. Lviv: Svichado [in Ukrainian].

Fedak, M. (2017). Iconographic and artistic-stylistic features of 
the icon «Christ in the Tomb» («Man of Sorrows») from the 
second third of the 16th century from Staryi Sambir. Ethnol-
ogy Notebooks, 4 (136), 928—934 [in Ukrainian].

Kozak, N. (2013). The Tondo icon from Bahnovate in the 
collection of the A. Sheptytsky National Museum in Lviv 
and its iconography in Post-Byzantine art. Preservation and 
study of historical and cultural heritage in museum collec-
tions: historical, art history and museological aspects of ac-
tivity: reports and communications of the international sci-
entific conference, Lviv, September 25—27 (Pp. 273—
277) [in Ukrainian].

Kosiv, R. (2012). Icon Painting on fabric in Ukrainian church-
es of the 17th —first half of the 18th centuries: purpose, ico-
nography, artistic features. Chronicle of the Andrey Shep-
tytsky National Museum in Lviv, 9  (14), 68—79 [in 
Ukrainian].

Kots-Hryhorchuk, L. (2002). Linguistic and geographical 
study of the Ukrainian dialect space. New York; Lviv [in 
Ukrainian].

Helytovych, M. (2011). Yurii Zmiieborets from Stanylia. 
Chronicle of the Andrey Sheptytsky National Museum in 
Lviv (Issue 8 (13), pp. 84—87). Lviv [in Ukrainian].

Helytovych, M. (2008). Icons by a master of the mid-16th cen-
tury from the Church of the Archangel Michael in Yaseny-
tsia Zamkova. Bulletin. Information issue dedicated to the 
25th anniversary of the Lviv branch of the National Sci-
entific-Research Restoration Center of Ukrain (Pp. 47—
51). Lviv [in Ukrainian].

(2003). Ancient Ukrainian icon from private collections. Kyiv 
[in Ukrainian].


